

### Image et autorité au Bas Moyen Age. Pour l'Allegoria della Commedia de Domenico di Michelino (1465)

Elisa Brilli

#### ▶ To cite this version:

Elisa Brilli. Image et autorité au Bas Moyen Age. Pour l'Allegoria della Commedia de Domenico di Michelino (1465). G. Bartholeyns, T. Golsenne, A. Dierkens. La performance des images, Éditions de l'Université de Bruxelles, pp.111-122, 2009. halshs-00614913

#### HAL Id: halshs-00614913 https://shs.hal.science/halshs-00614913

Submitted on 17 Aug 2011

**HAL** is a multi-disciplinary open access archive for the deposit and dissemination of scientific research documents, whether they are published or not. The documents may come from teaching and research institutions in France or abroad, or from public or private research centers.

L'archive ouverte pluridisciplinaire **HAL**, est destinée au dépôt et à la diffusion de documents scientifiques de niveau recherche, publiés ou non, émanant des établissements d'enseignement et de recherche français ou étrangers, des laboratoires publics ou privés.

NS DE L'UNIVERSITE DE BRUXELLES PROBLEMES D'HISTOIRE DES RELIGIONS TOME XIX - 2009

# La performance des images

EDITE PAR ALAIN DIERKENS, GIL BARTHOLEYNS ET THOMAS GOLSENNE

## Image et autorité au Bas Moyen Âge : 1'*Allegoria della Commedia* par Domenico di Michelino (1465)

Elisa Brilli

Cet article se propose d'interroger l'efficacité de l'*Allegoria della Commedia* à l'époque de sa réalisation, en remettant notamment en cause l'hypothèse, hégémonique parmi les chercheurs, qui ne voit dans ce tableau qu'un hommage posthume de Florence à Dante, son illustre exilé <sup>1</sup>. L'analyse d'un cas spécifique, même sommaire comme ici, serait une occasion pour réfléchir de façon historique et comparative à la performance d'une image dans un réseau de pouvoir et d'autorités à la fin du Moyen Âge. Cela non sans avoir livré auparavant les quelques renseignements indispensables.

Encadrée par un édicule de pierre, l'*Allegoria della Commedia* (322 x 292 cm) se trouve dans la quatrième niche du bas-côté nord de la cathédrale de Florence, à savoir la dernière avant la croisée du transept. Même si elle est de taille inférieure aux autres monuments qui ornent la nef au moment de sa mise en place, l'*Allegoria* est bien visible et mise en valeur par sa proximité avec le sanctuaire. L'auteur et l'époque de réalisation sont restés longtemps mystérieux. Après que l'*Allegoria* a été attribuée à plusieurs candidats, parmi lesquels Andrea Orcagna (mort en 1368), la publication des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rudolph Алткоссні, « Michelino's Dante », dans Speculum, t. 6, 1931, р. 15-59 (d'où je cite), puis remanié dans ID., Sleuthing in the Stacks, Cambridge (Mass.), 1944, chap. 6; Cesare Marchsio, Il Monumento pittorico a Dante in Santa Maria del Fiore, Rome, 1956. Erich Loos, « Das Bild als Deutung von Dichtung. Zur Darstellung Dantes von Domenico di Michelino », dans Festschrift für Otto von Simson zum 65. Geburtstag, Francfort, 1977, р. 160-172 ouvre la réflexion aux enjeux politiques de la commande. Claudia Dr Fonzo, « Dante e l'interpretazione iconografica di Domenico di Michelino », dans Dante. Rivista internazionale di studi su Dante Alighieri, t. 3, 2006, p. 107-114 considère l'Allegoria comme une traduction fidèle de la Commedia.

« documents Gaye » démontre qu'elle a été commandée en 1465 <sup>2</sup>. La commande émane de la Chancellerie florentine, notamment de Bartolomeo Scala (mort en 1497), personnage d'extraction humble qui, grâce à ses liens avec les Médicis, vient à l'époque d'obtenir le poste de chancelier de la République <sup>3</sup>. De la réalisation est chargé Domenico di Michelino (mort en 1491) <sup>4</sup>, qui travaille en s'appuyant sur une ébauche, peut-être d'Alessio Baldovinetti (mort en 1499), et qui achève l'exécution en trois mois.

Au centre du tableau, toutefois non en son milieu géométrique, Dante est debout sur un terrain aride. Les pieds et le regard tournés vers Florence, à sa gauche, il tient de la même main un manuscrit ouvert, où l'on distingue l'incipit de la Commedia. En face s'ouvre la porte du premier royaume et la crevasse infernale parcourue par une procession de démons et de damnés (les ignavi d'Inferno III). À l'arrière-plan, la montagne du Purgatoire se dresse au delà d'un ruisseau évoquant l'étendue marine qui la sépare des terres peuplées selon la cosmographie de la Commedia. Les corniches de la montagne sont assez détaillées ; en son sommet on voit Adam et Éve au Paradis terrestre. En haut du tableau, les bandes courbées à la couleur de plus en plus foncée représentent les sept cieux du Paradis, identifiés comme dans le poème aux planètes. Enfin, le petit coin quasiment noir et pointillé par des touches jaunes indique la sphère des étoiles fixes. Partie intégrante du tableau, en son bord inférieur, une inscription peinte proclame (en distiques latins):

Ce poète qui chanta le ciel et les tribunaux des mondes médian et inférieur, et qui parcourut en esprit chaque chose, le voici, le savant Dante, lui que sa Florence, souvent, a perçu comme un père grâce à ses sages conseils et sa piété. La mort cruelle n'a point pu nuire à un si grand poète : sa valeur, son poème et cette image le rendent vivant (fig. 1) <sup>5</sup>.

Comme les derniers vers de l'épitaphe le disent, l'*Allegoria* est une *imago* de Dante qui, posthume, se veut d'une certaine façon *sur le vif* et surtout capable de le rendre présent (*adest*) et vivant après sa mort (*uiuum...facit*). Cela s'accorde à la fois à



Fig. 1. Domenico di Michelino, *Allegoria della Commedia* (1465). Florence, Santa Maria del Fiore.

la notion médiévale d'imago, qui est avant tout une re-présentation 6, et au mythe de la ressemblance dont Georges Didi-Huberman a montré les racines et les enjeux chez Vasari 7. Sous l'angle de l'anthropologie historique des images, l'Allegoria apparaît alors comme à cheval sur deux systèmes, destinés à s'éloigner, mais dont elle montre une fois de plus la continuité souterraine. Dans chaque cas, le lien entre l'activité imagière et la mort l'emporte. Dans ce cadre général, pour saisir la spécificité de l'Allegoria il faut connaître l'histoire à laquelle cette imago répond. La problématique funéraire implicite dans la production imagière médiévale et renaissante fait ressortir le premier problème posé par l'« affaire Dante » aux Florentins. Dante est mort à Ravenne en 1321, où il vivait depuis cinq ans sous la protection de Guido Novello da Polenta. Son sépulcre y est encore visible aujourd'hui bien que remanié plusieurs fois. Or, à partir de la seconde moitié du xive siècle notamment, les intellectuels florentins plaident à maintes reprises en faveur du transfert de son corps. Les tentatives faites par la Commune, pourtant, n'ont guère de succès et la question demeure au xve siècle (et pour longtemps par la suite) un scandale public, dont la Commune est blâmée certes

Giovanni Gaye, Carteggio inedito d'artisti dei secoli xiv, xv, xvi, Florence, 1839-1840, 3 vol., voir notamment vol. 2, p. v-vi.

<sup>3</sup> Alison Brown, Bartolomeo Scala 1430-1497. Chancellor of Florence. The Humanist as Bureaucrat, Princeton, 1979, qui toutefois ne fait pas mention du tableau. Sur cette période voir Hans Baron, The Crisis of the Early Italian Renaissance, Princeton, 2° éd. 1966; Nicolai Rubinstein, The Government of Florence under the Medici (1434 to 1494), Oxford, 2° éd. 1997 et Jacques Heers, Le clan des Médicis, Paris, 2008.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Voir les contributions de Anna Maria Bernacchioni dans Antichità viva, t. 29, 1990, 6, p. 5-14 et le Bollettino della Accademia degli Euteleti della Città di San Miniato, t. 57, 1990, p. 95-118; Dennis Geronimus, dans The Burlington magazine, t. 144, 2002, 1196, p. 691-694; Andrea Staderini, dans Arte cristiana, t. 92, 2004, p. 333-342 et Angelo Tartuferi, dans Arte cristiana, t. 93, 2005, p. 286-292.

S QVI COELVM CECINIT MEDIVMQUE IMUMQUE TRIBVNAL/LVSTRAVITQVE ANIMO CVNCTA POETA SUO/DOCTVS ADEST DANTES SVA QVEM FLORENTIA SAEPE/SENSIT CONSILIIS AC PIETATE PATREM/NIL POTVIT TANTO MORS SAEVA NOCERE POETAE/QVEM VIVVM VIRTUS CARMEN IMAGO FACIT. Je remercie vivement Gisèle Besson pour son aide très précieuse à cet égard.

o Voir Jérôme BASCHET et Jean-Claude SCHMITT (éd.), L'image. Fonctions et usages des images dans l'Occident médiéval, Paris, Le Léopard d'Or, 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Georges Did-Huberman, « Ressemblance mythifiée et ressemblance oubliée », dans Mélanges de l'École française de Rome, t. 106, 1994, 2, p. 383-432.

présente des Florentins, mais aussi par l'opinion publique florentine 8. par les étrangers, heureux de se moquer de l'ineptie passée comme de l'inaptitude

« La Mano » (la main, définition mystérieuse dont on ignore à qui ou à quoi elle fait de l'Allegoria substituent une rhétorique de l'accomplissement. Ce que le premier entendu, en 1465 le corps de Dante n'est toujours pas à Florence et le monument un temps de l'attente, une attente déclarée, clairement orientée et, par ce biais, renduc Selon un dispositif qui devait être familier au franciscain, le premier tableau performe convient mieux à l'Allegoria qu'à l'œuvre voulue par fra' Antonio Neri. Le premier elle-même est éclairante - qui signala aux citoyens de Florence la gloire posthume de un « mémorial peint » – non un tombeau, mais un portrait imaginaire : la substitution est « a painted memorial ». De même, Georges Didi-Huberman a noté : « C'est donc et annonce que ce jour est sur le point d'advenir. Gombrich a dit de ce tableau qu'il enfin, un vieux se plaint de la longue attente avant de voir la mémoire de Dante honorée pourquoi, en contrevenant au plan divin, la grâce de la ville ne rayonne pas sur lui; manque de pitié, son corps se trouve à Ravenne ; Dante ensuite demande à Florence référence) invite les Florentins à honorer Dante, tout en rappelant que, à cause de leur y figurent (en vernaculaire florentin) 10. Trois personnages y prenaient la parole le voit peu après sa réalisation, en livre une description et la transcription des vers qui de Santa Croce, à un moment de la seconde moitié des années 1420, fait faire un tableau annonce est désormais réalisé par le nouveau tableau. Cela évidemment de funéraire est encore à construire ; mais, à la rhétorique de l'attente, les concepteurs funéraire. Dans l'Allegoria, en revanche, aucune référence ne se rapporte à cela. Bier acceptable. Qu'est-ce qui est attendu ? Le transfert du corps de Dante et un monument personnages représentés blâment une situation honteuse et annoncent sa résolution tableau développait un discours qu'on pourrait définir comme eschatologique : les Dante Alighieri » 11. En reprenant leur remarque éclairante, il me faut noter qu'elle tableau destiné à la cathédrale 9. Ce tableau est perdu mais Bartolomeo Ceffoni, qui façon virtuelle et pourtant non moins efficace. Scandale si vif que le prêcheur Antonio Neri d'Arezzo, du couvent franciscair

tableau, qui est à considérer plutôt comme une figura, l'annonce de quelque chose L'Allegoria paraît alors le véritable « mémorial peint », plus que le premier

à ce qu'on oublie son manque. Tel est le premier mode d'efficacité qu'on attribuera à suivre les observations de Didi-Huberman. L'Allegoria est conçue de façon à éveiller d'autre à venir (le corps, le monument). Une fois le sujet précisé, on ne saurait que funéraire infaisable. La définition de substitution lui convient au sens propre la mémoire, Dante et sa gloire, tout en faisant oublier son corps et son monumen (psychanalytique) : le tableau de 1465 remplace autre chose, le monument, de façon

consacrés désormais à Dante. L'Allegoria pourtant tente quelque chose de plus : elle encore la mémoire municipale, en nourrissant le topos de la cécité des Florentins en profitant d'une amnistie, car ce moyen lui paraît humiliant 12... Au xve siècle est si possible plus épineuse : la condamnation de Dante en 1301, sa confirmation représente un moment d'une histoire différente de celle qui a eu lieu. La commande publique aurait témoigné en elle-même de l'admiration et du culte en commandant son mémorial, la Chancellerie ait voulu laver une telle ignominie Le jugement sur Dante ayant profondément changé 13, il est compréhensible que les vingt ans d'exil injustifié du premier des grands auteurs florentins entachen (étendue à ses fils) en 1311, enfin le refus de Dante, en 1315, de rentrer à Florence Si la dépouille à Ravenne pose problème, la raison pour laquelle elle s'y trouve

à la fois littéral (donc « voyager », « visiter ») et mental (« passer en revue par la d'une reconnaissance octroyée post mortem d'après les conventions du xve siècle. reçu ce titre de son vivant. On pourrait accorder au détail une valeur générique, celle véritablement qu'après celui de Pétrarque à Rome en 1350. Dante pourtant n'a jamais couronnement poétique soit pratiqué en Italie au début du XIVe siècle, il ne s'impose à retenir est la couronne de laurier qui ceint la tête de Dante. Bien que le rituel du quelqu'un qui, au bout de son voyage, montre le chemin parcouru. Le dernier élément présente à la fois comme un savant qui montre l'univers eschatologique et comme pensée » 14). Pour l'instant, du geste de Dante on retiendra l'ambivalence, car il le que comme récit d'un voyage dans l'au-delà. Cette polysémie structure le poème, un geste ample et dont l'interprétation est ouverte. On peut le prendre comme soulignés, la proximité marquée de la figure et de Florence, l'exhibition du poème et Toutefois, la mémoire intertextuelle invite à une autre lecture. Les trois éléments bien présente à l'esprit de celui qui a conçu l'Allegoria; le choix dans l'épitaphe de qui soude parfaitement l'instance romanesque à l'encyclopédisme. De plus, elle est l'indication du contenu de la Commedia comme description de l'au-delà aussi bien par Florence. Le visage et les pieds tournés vers la ville, le bras droit s'ouvre dans lustrare le montre car, comme le français « parcourir », ce verbe signifie un parcours Dante est considérablement décalé vers la droite du champ de l'image, occupée

<sup>(1891),</sup> Ravenne, 1977 et la bibliographie par Giorgio Gruppioni dans Dante e la fabbrica della « Commedia », Ravenne, 2008, p. 255-267. 8 Outre Altrocchi et Marchisio (cités supra, n. 1), voir Ricci, Il sepolcro e le ossa di Dante

Santa Maria del Fiore », dans Reti medievali, t. 3, 2002, 2, sur http://www.storia.unifi.it/\_RM 46 r (cf. Margaret Hames, « Gli anni della cupola. Archivio digitale delle fonti dell'Opera di dans le Duomo : pourrait-il s'agir de la commande du tableau ? Cf. Florence, AOSMF II.2.1., fo Antonius de Aretio est convoqué pour donner des explications aux responsables des travaux 11. Quattrocento fiorentino, Rome, 2000, p. 120, n. 214. Le 29 novembre 1426 magister 9 Sur Antonio Neri (mort vers 1450), cf. Alessandro Perosa, Studi di filologia umanistica

Lazzi e Giancarlo Savinio, Florence, 1996, p. 60-61, nº 13. 10 Florence, Biblioteca Riccardiana, O. I. 5, fo 180 r et I Danti Riccardiani, éd. par Giovanna

t. 121, 1979, n. 917, p. 471-483, et G. Didi-Huberman, « Ressemblance mythifiée », op. cit. 11 Ernest H. Gombrich, « Giotto's Portrait of Dante? », dans The Burlington Magazine,

Dante. Storia di un visionario, Bari, 2008. dell'esilio », dans Dante e le figure del vero, Milan, 2001, p. 122-148 et Guglielmo Gorni 12 Giorgio Реткоссні, Vita di Dante, Bari, 3° éd. 1990; Emilio Pasquini, «La parabola

Rinascimento, t. 25, 1985, p. 199-219. 13 Cf. du moins Giuliano Tanturli, « Il Diprezzo per Dante dal Petrarca al Bruni », dans

pour que le voyage dans l'au-delà soit pris comme une vision et non un voyage in corpore. Je 14 La polysémie n'est pas réduite par le animo suo : quant à la lettre, l'inscription plaide

l'obtention de la couronne poétique, se trouvent coordonnés dans l'un des passages les plus célèbres de la *Commedia*.

Se mai continga che 'l poema sacro al quale ha posto mano e cielo e terra, sì che m' ha fatto per molti anni macro,

vinca la crudeltà che fuor mi serra del bello ovile ov'io dormi' agnello, nimico ai lupi che li danno guerra ;

con altra voce omai, con altro vello ritornerò poeta, e in sul fonte del mio battesmo prenderò 'l cappello... <sup>15</sup>

L'incipit sublime du chant 25 du Paradiso dit le désir de Dante, après plusieurs années d'exil et le refus de l'amnistie, d'être reconnu selon ses propres conditions. Un désir certes utopique et qui résonne de références multiples (dont les plus importantes sont II Timothée IV, 8 et le discours de Jésus aux apôtres de Matthieu x, 16-17), mais dont la revendication devait compter à ses yeux finalement plus que sa réalisation.

On voit alors que l'Allegoria performe le retour de Dante à Florence tel que Dante lui-même l'avait imaginé et fait imaginer à ses lecteurs. Un retour... quand ? S'agit-il d'un retour fictus dans le passé, remaniant par image l'histoire telle qu'elle s'était déroulée ? Ou bien d'un retour actuel faisant de Dante un revenant au sens propre ? L'Allegoria ne se compromet pas. Tandis que la parole bascule entre un présent absolu (adest) et l'aveu de la vérité (Florence a tenu Dante pour père saepe, non semper), le temps de l'image est celui des royaumes qu'elle montre, le présent de l'éternité, et du fait qu'elle réalise, un événement sans temps mais qui, ayant enfin lieu, solde le compte de la ville dans sa gestion d'une mémoire spécialement difficile à gérer. Cette infraction à la ressemblance prétendue par ce portrait, on pourra la considérer comme la seconde efficacité de, l'Allegoria.

Infraction qui d'ailleurs n'est point isolée. Seulement, les autres concernent Dante en personne. Qu'en est-il de lui ? Ce poète enfin *laureatus* est, des « trois Couronnes » florentines (avec Boccace et Pétrarque), le plus réfractaire à l'idéologie municipale qui, en les célébrant, chante et construit sa propre gloire. Si le corps à Ravenne et l'exil sont maîtrisés comme on l'a vu, pour que le mythe de Florence se réalise, la mauvaise langue la plus difficile à faire taire est, à maints regards, celle de Dante lui-même. L'incipit de Paradiso 25, du fait de son intonation optative et nostalgique, est peut-être le moins dur des passages consacrés par Dante à sa ville natale. Dans la Commedia, pour ne rien dire des Épîtres, Dante développe une critique féroce qui déconstruit tous les topoi propres à la construction identitaire de la Commune florentine du xur<sup>e</sup> siècle, au premier chef la filiation de Rome et l'analogie prétendue avec celle-ci. Ce parcours est poussé jusqu'au point de proposer Florence en tant que nouvelle ciuitas diaboli, d'après la définition élaborée jadis par saint Augustin pour critiquer la Rome dont Florence avait l'hybris de se rapprocher 16.

...io che era al divino dall'umano, ed all'eterno dal tempo venuto, e di Fiorenza in popol giusto e sano, di che stupor dovea esser compiuto 17.

Ainsi écrit Dante se portraiturant en pèlerin face à la rose des élus. Contre celle-ci s'étale Florence, qui se trouve du côté de l'humain, du temps, des régions barbares du Nord inconnu, de l'Enfer d'où vient le pèlerin du poème ou encore de l'Égypte selon la typologie courante, comme dans un autre passage qui synthétise le voyage dans l'au-delà 18.

Chez les commentateurs du poème du xive et du xve siècle, on enregistre, si ce sont des Florentins, une gêne assez compréhensible à traiter ce genre de passages, alors qu'ils font le bonheur des commentateurs d'autres origines. Les Florentins signalent les figures rhétoriques, font remarquer que la haine de Dante dérive quand même de son amour envers la patrie, rappellent son intention didactique, voire paternelle à l'égard des concitoyens (la même *pietas* de notre épitaphe) <sup>19</sup>. Un partage semblable caractérise à la même époque les attitudes des enlumineurs du poème : les non-Florentins profitent de son système métaphorique pour représenter l'enfer sub specie Florentiae, alors que les Florentins évitent tout trait trop connotatif <sup>20</sup>.

noté que la sphère et la croix qui couronnent la lanterne du dôme ne furent hissées symbole d'une paix et d'une justice parfaite. Sauf qu'elle entoure non pas la ville dans l'Allegoria l'enceinte anachronique a valeur, comme Dante l'avait voulu, de projets de Brunelleschi. Il en tirait judicieusement la conclusion que le peintre les qu'en 1472 et que celles du tableau ne rassemblent ni à celles de 1472 ni à celles des du xir siècle mais celle de 1465, voire postérieure à celle-ci... Rudolph Altrocchi a ville contemporaine (cf. Paradiso 15-16). Mémoire fabuleuse déjà dans le poème, la Firenze antica (du xII° siècle) célébrée par l'aïeul de Dante, Cacciaguida, contre la Ce détail est une nouvelle citation de la Commedia, notamment de la description de remplacée à partir de 1284 par une autre qui avait été conçue par Arnolfo di Cambio. la mimesis, l'enceinte du mur est une vision imaginaire de celle des xıre-xııre siècles à Florence. La ville, toutefois, n'a jamais existé telle qu'on la voit. Autre infraction à qu'autre chose. Au détriment du troisième royaume, l'Allegoria fait largement place la conclusion que, dans cette image, la représentation du Paradis intéressait moins (n'aurait-il pu représenter du moins la mémorable guide du Paradis?), on en tirera Domenico ne se serait pas considéré à la hauteur du sujet me semblant hors propos et presque marginalisée, tant on peine à le reconnaître. L'argument qui veut que Dans l'Allegoria, la place du paradis est considérablement redimensionnée

Dante, *Egloghe*, II, 41-44 et 48-50.

<sup>16</sup> Elisa Brill, Charles de P. Pratita alla civitas confusionis. Sulla tradizione e i modelli

Par. 31, 37-41.

<sup>18</sup> Par. 25, 55-56.

<sup>19</sup> Simon Gilson, Dante and Renaissance Florence, Cambridge, 2005 est très sensible à ce problème; voir aussi Johannes Bartuschat, Les Vies de Dante, Pétrarque et Boccace en Italie (ΧΙΥ<sup>ε</sup>-ΧΥ<sup>ε</sup> siècles), Ravenne, 2007.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Karl Fugelso, «The State in *Commedia Miniatures*: Pictorial Responses to Dante's Condemnation of Florence », dans *Studies in Iconography*, t. 28, 2007, p. 171-207 (parfois trop

avait introduits librement eu égard à l'opportunité des symboles <sup>21</sup>. En effet, la croix du dôme est en correspondance axiale avec la plus lumineuse des planètes, le soleil du ciel des esprits savants dans la *Commedia*. Ville chrétienne illuminée de façon privilégiée par le savoir parfait du quatrième ciel, Florence reçoit une seconde source de lumière rayonnante, le manuscrit tenu par Dante.

Enfin, l'Allegoria insiste sur le rythme des trois portes (Enfer, Purgatoire, Florence), une sorte de terza rima mais inconnue auspoème. La triade des lieux ne cache pas la structuration dichotomique subjacente. Le Purgatoire à l'arrière-plan, l'Enfer et Florence s'affrontent. Cette structuration est caractéristique, outre des représentations du Jugement dernier, d'un sujet symboliquement très proche de celui-ci: les deux cités augustiniennes <sup>22</sup>. La disposition pouvant varier, le schéma horizontal est l'un des plus souvent employés, d'autant plus quand la présence d'un personnage, d'habitude Augustin, dévoile la référence implicite à la seconde parousie. Que cela soit dans le frontispice d'un exemplaire de la traduction française du De ciuitate Dei du xve siècle (fig. 2), ou dans la bordure inférieure élaborée par Giuliano Amedei pour un exemplaire latin en 1462 (fig. 3), c'est un même schéma qui se répète.

On pourrait quand même s'étonner de trouver Florence élevée au rang de cité de Dieu.

qui traverse le lieu ecclésial, l'iter par excellence de la culture chrétienne. dynamique d'un voyage, le retour à Florence, cet iter se superpose au parcours rituel abrite, en confirmant la divinisation de la ville. De plus, comme l'Allegoria suggère la porte principale. La structure standard des deux cités se plie ici à celle du lieu qui les symbolique spatiale du lieu ecclésial : Florence du côté du sanctuaire, l'Enfer vers la spécifique. Située sur le bas-côté Nord de Santa Maria del Fiore, elle répond à la dans l'Allegoria le contraire est vrai. L'Allegoria se trouve pourtant dans un espace qu'il soit effectivement présent, le jugement qu'il profère est le non-dit de ce sujet. Or par la référence au Jugement dernier. Dans ce champ héraldique, le symbolisme de présentent d'habitude une organisation fixe (celle de Dieu à gauche), qui s'explique est celle de Santa Maria del Fiore (fig. 4). Par ailleurs, les images des deux cités Augustin à son scriptorium contemple une cité de Dieu céleste mais dont la coupole Dei enluminé à Florence, entre 1450 et 1475, par Bartolomeo di Domenico di Guido verbaux, servent à formaliser les conflits et les ambitions divers des énonciataires, il er là où l'opportunité idéologique le suggère. Comme les deux cités, dans les discours l'espace répond au point de vue du personnage au centre de l'image : peu importe va de même dans les images. Un bon exemple est fourni justement par un  $\it De~ciuitate$ Plusieurs cas montrent la tendance des enlumineurs à actualiser les deux cités

Ainsi nous apparaît le troisième mode d'efficacité de l'image. A l'isotopie symbolique entre l'Enfer et Florence que Dante avait proposée, l'*Allegoria* répond en renversant le même dispositif. En présentant Florence comme une ville idéale,

voire divine sous l'égide des esprits savants et de Dante lui-même, l'*Allegoria* ramène Dante et son poème à l'idéologie citoyenne.

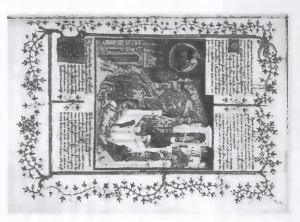


Fig. 2. Les deux cités. Augustin, *La Cité de Dieu*, dans la traduction et avec le commentaire de Raoul de Presles, livre 1. Paris, BNF, français 25, f° 5 r (enluminé par le Maître de Virgile, vers 1408-1410).

pertinence ne peut donc être saisie que dans une perspective comparatiste d'autres termes, tout choix se donnant dans un horizon de possibilités multiples, sa mais aussi de sa reproduction, etc.) à la place d'autres moyens de performance. En question fondamentale du choix d'une image (de sa production et de sa conservation de faire et de faire faire. Cette distinction me semble heuristique pour répondre à la quel aspect de l'image déclenche à chaque fois un pouvoir spécifique, un pouvoir un ensemble articulatoire continu, on peut essayer de préciser quelle dimension ou encore pourquoi, pour ce faire, on a choisi une image. Bien que toute image constitue pas ici. Toutefois, identifier dans une image plusieurs modes d'efficacité ne dit pas commande (qui, à travers Bartolomeo Scala, était du côté des Médicis) qu' on n'abordera envisageables, à commencer par l'efficacité strictement politique liée à l'origine de la polémique de Dante contre Florence, visant à proposer celle-ci, notamment la ville faute commise par la ville envers lui; enfin, comme renversement de la construction simulation du retour et du couronnement poétique de Dante, donc comme solde de la efficace : comme substitut (au sens propre) du monument funéraire à Dante ; comme du xve siècle, comme nouvelle cité idéale. D'autres performances sont certainement L'analyse nous a conduit à reconnaître dans l'Allegoria trois façons d'être

Ацтроссні, « Michelino's Dante », op. cit., p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Jérôme BASCHET, Les Justices de l'au-delà, Rome, École française de Rome, 1993. Les remarques suivantes se fondent sur l'analyse des représentations des deux cités dans les manuscrits enluminés du *De ciuitate Dei* et de ses traductions française et florentine (cf. Elisa BRILLI, *Una vicina città*, thèse de doctorat, EHESS-La Sapienza 2009, notamment la IV<sup>e</sup> partie



Fig. 3. Augustin entre les deux cités (détail de la bordure inférieure). Augustin, De ciuitate Dei, prologue. Città del Vaticano, Bibliothèque apostolique vaticane, Burghes 366, f° 1 r (enluminé par Giuliano Amedei peut-être à Rome en 1462). Extrait de S. Maddalo, In figura Romae: immagini di Roma nel libro medioevale, Rome, Viella, 1990.

si on pouvait avoir recours à d'autres objets non imagés mais équivalents sous le profil dangereusement réduite à l'impuissance. vient réaffirmer l'auctoritas de la Commune dans deux conflits qui la voyaient sépulcre. Le choix de l'Allegoria alors en tant qu'image-objet 23, en ce cas funéraire, Dante, et conflit entre la Commune et les Florentins qui réclament depuis longtemps le la Commune de Florence et la ville de Ravenne qui refuse de restituer le corps de choix se donne à l'intérieur d'une dynamique doublement conflictuelle, conflit entre qu'il allait remplacer et faire oublier (le sépulcre et le corps). Il est à remarquer que ce d'un objet non éphémère) et de différence (il est peint et non sculpté) avec l'objet fonctionnel (une chandelle comme on en allume encore à la mémoire des morts), la consacrer à Dante un monument funéraire à Florence était pressante. Le sépulcre première est accomplie par ce tableau en tant qu'objet. Au xve siècle l'exigence de matérialité du tableau le rend prétérable du fait de sa dialectique de proximité (il s'agit dans sa matérialité vient le remplacer dans la cathédrale. Dans sa matérialité... même n'étant pas faisable à cause de l'absence du corps qu'il aurait dû abriter, le tableau Si l'on en revient aux performances qu'on a identifiées dans l'Allegoria, la

Quant à la seconde performance, elle est accomplie par l'Allegoria en vertu de ce qu'elle représente. Le tableau montre Dante de nouveau à Florence au bout de son voyage et couronné comme il le méritait. La performance est maintenant du côté non du médium mais du message qu'il transmet, disons, du contenu sémantique de l'Allegoria. D'autres médias auraient été envisageables. De nos jours on aurait recours à des déclarations officielles qui reconnaissent a posteriori le crime dont une institution a été responsable et réhabilitent la mémoire de ceux qui en ont été touchés. Cette modalité, disponible également au Moyen Âge (il suffit de penser aux procès post mortem), présentait toutefois des inconvénients dont le plus important est, me semble-t-il, la ponctualité de la performance qu'elle aurait mis en place. Autrement dit, un rituel couronnant Dante en 1465 aurait de fait reconnu l'erreur et la négligence dont il avait été la victime. L'image en revanche, en représentant un événement dont le temps n'est pas déclaré, montre Dante à Florence et couronné pour toujours et, en

représentatif propre à la communauté qui l'a produit (les deux cités, l'espace ecclésial l'iter des fidèles à l'intérieur de celui-ci), permettent de façonner la réalité historique

quelque sorte, depuis toujours. La seconde performance de l'*Allegoria* se déroule aussi au sein d'un conflit d'autorités, conflit dont toutefois la solution ne pouvait être que conciliatrice, car l'autorité à laquelle la Commune du xv° siècle devait se confronter est celle de cette même Commune au début du siècle précédent. Les erreurs de celle-ci devaient alors être réparées mais en les dissimulant plus qu'en les mettant en avant. En tant que représentation d'un événement intemporel et prétendu éternel, l'*Allegoria* le crée tout en glissant sur les raisons pour lesquelles il avait été procrastiné.



Fig. 4. Augustin contemple Florence en Cité de Dieu (initiale G historiée). Augustin, *De ciuitate Dei, incipit* du livre 1. New York, New York Public Library, Spencer Collection 30, f° 1 v (enluminé par Bartolomeo di Domenico di Guido à Florence entre 1450 et 1475).

en faisant appel à la mémoire du poème aussi bien qu'à d'autres images du système discours figuratif. Ensuite, ce discours figuratif met en place plusieurs dispositifs qui et de son poème en les transformant de sujets d'un discours verbal en objets d'ur montrer. Le regime iconographique en tant que tel desamorce l'auctoritas de Dante culturel de la Florence du xve siècle. Pourtant, ce qu'on ne saurait pas dire, on a su le telle que le sacrato poema est une opération à la limite impossible dans le contexte est, de par son statut même, en position subalterne. Contre-dire une parole d'autorité la prise de parole contre une autorité, le poème, par rapport auquel le commentaire violence du texte : la maîtrise de la parole ne fait pas défaut ici mais la légitimité de des passages anti-florentins de la Commedia ils bégayent, ne sachant pas détourner la comparaison avec les commentateurs florentins du poème est ici révélatrice. Vis-à-vis dirais-je, mais d'auctoritas, contre laquelle une telle affirmation se serait heurtée. La pour cause. Ce n'est pas un souci de vérité historique qui empêche un tel mensonge. de Dieu, il veillait sur son destin ? En principe oui ; mais on a préféré le faire voir, et critiqué Florence et que, au contraire, en nouveau patron laïc de cette nouvelle cité ce qu'on aurait pu dire cela ? Affirmer, par exemple, que Dante n'avait nullement consciente (ils ne pourraient pas l'analyser), sont culturellement sollicités par eux discours et langage possédant ses propres ressources expressives et allusives de Florence n'est pas un contenu de l'image mais plutôt un produit de celle-ci. Est-(ils réagissent, ce qui implique une re-connaissance minimale). La mise en valeur fortement efficaces sur ceux qui, même s'ils ne maîtrisent pas son code de façor Seule la troisième performance est, enfin, accomplie par l'image en tant que

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Jérôme Baschet, «L'image-objet», dans Ib., L'Iconographie médiévale, Paris, Gallimard, 2008, p. 25-74.

la continuité municipale, la mise en valeur du potentiel intellectuel et artistique de la modo, la mémoire du passé (et éventuellement sa construction), la revendication de du Moyen Age). Cela certainement nous renseigne sur cette auctoritas dont, grosso plus en général pour la grande partie des commandes publiques d'images à la fin en fonction du système relationnel dans lequel cette auctoritas opère (ce qui vaut même temps, elles se donnent en stricte liaison avec l'auctoritas qui l'a produite et par rapport à d'autres modalités possibles mais non praticables dans ce cas; en la gère en faisant appel aux différentes dimensions et ressources de l'image (objet de façon à affirmer l'auctoritas de la ville contemporaine et du gouvernement qui et diachroniques (Commune du xve siècle/Commune du xve siècle ; Florence/Dante) conflits présents (autour du tombeau : Florence/étrangers ; Commune/société civile) image est déterminé par ces dernières. Elle se positionne dans un réseau complexe de xve siècle a lieu selon des conditions et en vue de finalités précises. Le choix de cette demanderait, invite à penser au contraire que l'hommage à Dante par la Florence du parfaitement définitive. Cet excursus, quoique plus rapide que ce que le suje seulement florentine. Cette image connut dès 1465 de nombreuses reproductions qu une large marge d'indistinction entre ce qui est temporel et ce qui est spirituel), sont ville, et enfin le respect, du moins formel, du système religieux et de ses rituels (avec Les performances de l'Allegoria se donnent non en soi mais de façon différentielle représentation, langage figuratif). Une double remarque semble à ce point s'imposer Au point que, à travers un siècle d'études, on a jugé la thèse de l'hommage posthume parfois même remplacent Dante par d'autres écrivains 24. Par ailleurs, non seulemen parmi les traits fondamentaux. 'image mais l'interprétation qu'elle visait à imposer a été effectivement victorieuse façon d'un document sur Dante et son poème à la mémoire collective et pas Une lecture inédite et gagnante. Car l'Allegoria della Commedia s'est imposée

Au-delà de l'approche historique, on pourra enfin se demander si l'Allegoria ne possède pas aussi une efficacité diverse de celles qui ont été envisagées jusque-là, une efficacité notamment esthétique. En effet, on continue d'aller la voir et de la reproduire bien que le tissu anthropologique en relation avec lequel elle était performante ait entièrement disparu. Pouvoir de l'image au-delà de l'histoire? Il est vraisemblable que d'autres enjeux anthropologiques se soient substitués aux premiers (le mythe de la ressemblance se nuançant en celui du document, d'un côté, et en celui de l'œuvre, de l'autre) et que donc la parole revienne encore une fois à l'historien. Dans ce cas, du moins.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Alvaro Spagnesi, «L'immagine di Dante e quella di altri huomini illustri nel primo Quattrocento», dans Immaginare l'autore. Il ritratto del letterato nella cultura umanistica,