

#### Hagiographie et historiographie mérovingienne dans la musique liturgique en Gaule septentrionale (VIIIe et IXe siècles)

Jean-François Goudesenne

#### ▶ To cite this version:

Jean-François Goudesenne. Hagiographie et historiographie mérovingienne dans la musique liturgique en Gaule septentrionale (VIIIe et IXe siècles). Revue du Nord, 2001, 83 (341), pp.485-517. 10.3917/rdn.341.0485. halshs-03504314

#### HAL Id: halshs-03504314 https://shs.hal.science/halshs-03504314

Submitted on 10 Jan 2022

**HAL** is a multi-disciplinary open access archive for the deposit and dissemination of scientific research documents, whether they are published or not. The documents may come from teaching and research institutions in France or abroad, or from public or private research centers.

L'archive ouverte pluridisciplinaire **HAL**, est destinée au dépôt et à la diffusion de documents scientifiques de niveau recherche, publiés ou non, émanant des établissements d'enseignement et de recherche français ou étrangers, des laboratoires publics ou privés.



### HAGIOGRAPHIE ET HISTORIOGRAPHIE MÉROVINGIENNE DANS LA MUSIQUE LITURGIQUE EN GAULE SEPTENTRIONALE (VIII<sup>E</sup> ET IX<sup>E</sup> SIÈCLES)

#### **Iean-Francois Goudesenne**

Association Revue du Nord | « Revue du Nord »

2001/3 n° 341 | pages 485 à 517 ISSN 0035-2624 DOI 10.3917/rdn.341.0485

| Article disponible en ligne à l'adresse :                |
|----------------------------------------------------------|
| https://www.cairn.info/revue-du-nord-2001-3-page-485.htm |
|                                                          |

Distribution électronique Cairn.info pour Association Revue du Nord. © Association Revue du Nord. Tous droits réservés pour tous pays.

La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie, sous quelque forme et de quelque manière que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de l'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est précisé que son stockage dans une base de données est également interdit.

#### JEAN-FRANÇOIS GOUDESENNE\*

# Hagiographie et historiographie mérovingienne dans la musique liturgique en Gaule septentrionale (VIIIe et IXe siècles)

Le culte des saints et l'hagiographie ont fait l'objet depuis une vingtaine d'années d'investigations qui ont réévalué leur rôle, essentiel dans l'histoire politique et religieuse du haut Moyen Âge. Les travaux de P. Brown¹, Ch. et L. Pietri², G. Philippart, F. Dolbeau, M. Heinzelmann³ et de tant d'autres ont élaboré un point de vue selon lequel le culte des saints aux périodes mérovingienne et carolingienne n'était pas qu'un simple phénomène lié aux dévotions populaires, mais aussi un enjeu fondamental de pouvoir, tant pour l'évangélisation des fidèles, que pour la cohérence des systèmes politiques alors en construction. Considérés sous cet angle novateur, quelques-uns des offices liturgiques composés pour les fêtes des saints les plus importants dans la province ecclésiastique de Reims illustrent parfaitement le concours croisé du facteur religieux et du facteur politique au sein des institutions ecclésiastiques aux VIII° et IX° siècles, au moment même de la grande réforme liturgique carolingienne de l'Occident latin.

Ces offices dits « historiques » relatent dans leurs chants, sous la forme de récits narratifs, la christianisation de la Gaule septentrionale, notamment lors de la période mérovingienne<sup>4</sup>. On instaure alors dans la liturgie de nouvelles fêtes propres, célébrées annuellement dans telle église, tel diocèse, telle province. Une tradition historiographique s'établit et édifie tant les clercs que les

<sup>\*. —</sup> Jean-François GOUDESENNE, Chargé de recherche au CNRS, 14, rue Léonard Danel, 59800 Lille.

<sup>1. —</sup> P. Brown, Le culte des saints : son essor et sa fonction dans la chrétienté latine, Paris, 1984. 2. — Les fonctions des saints dans le monde occidental (III<sup>e</sup>-XIII<sup>e</sup> siècles), Colloque organisé par l'École française de Rome, 27-29 octobre 1988, Rome-Paris, 1991.

<sup>3. —</sup> Pour ne citer que quelques-uns des ouvrages de ces auteurs, mentionnons les deux suivants, ouvrages collectifs: F. Dolbeau, M. Heinzelmann, J.-C. Poulin, « Les sources hagiographiques narratives composées en Gaule avant l'an mil (SHG). Inventaire, examen critique, datation », Francia, Paris, 15/1987, 1988, p. 701-731 et M. Heinzelmann (dir.), Manuscrits hagiographiques et travail des hagiographes, Sigmaringen, 1992.

<sup>4. —</sup> Cet article résulte de notre thèse de doctorat, *Les offices historiques ou historiae composés pour les fêtes des saints du viir au xr siècle dans la province ecclésiastique de Reims*, Thèse de doctorat en musicologie, Université de Tours, 1996. Elle est en cours de publication chez Brepols (B-Turnhout).

fidèles; elle propose à côté des textes de l'Écriture, une prise de conscience historique de l'histoire des royaumes francs. Composés à la demande d'une communauté religieuse par un ou plusieurs auteurs, parfois les hagiographes eux-mêmes ou leurs disciples, ces offices instaurent alors une tradition parallèle et autonome de *Vitae*, maintenue bien souvent tardivement, au-delà même du Moyen Âge (XVIIIe, XVIIIIE siècles).

Après avoir rapidement présenté le cadre dans lequel ont été composés les offices historiques, nous montrerons que de nombreux centres ecclésiastiques de Belgique seconde ont développé ce « nouveau » genre littéraire et musical dans un contexte historique et politique, extrêmement favorable depuis le VI<sup>e</sup> siècle, au culte public des saints dits « locaux ». Plusieurs types de sources manuscrites d'époques et de milieux très différents répercutent et transmettent les compositions, parfois attribuables à des auteurs célèbres comme Hilduin de Saint-Denis († 840) ou Hucbald de Saint-Amand (*ca* 840-*ca* 930)<sup>5</sup>. Les offices historiques véhiculent auprès d'innombrables générations de moines, de clercs et de fidèles, des textes et des thématiques qui chantent la mémoire des Gaules et participent à l'élaboration d'une véritable historiographie.

#### L'instauration de fêtes propres dédiées aux saints « locaux » dans la liturgie romano-franque

Le domaine étudié ici concerne la liturgie de l'Office divin, chanté quotidiennement, tant dans les monastères que dans les cathédrales, par les moines aussi bien que les clercs. L'Office se répartit selon les heures canoniales ou monastiques, les parties les plus développées étant les vigiles (ou matines), les vêpres et les laudes<sup>6</sup>. Il semble assez difficile de se faire une idée concrète et exacte du déroulement de la liturgie de l'Office en Gaule avant les VIII<sup>e</sup>-IX<sup>e</sup> siècles, c'est-à-dire avant la romanisation promue par Pépin le Bref et poursuivie par les Carolingiens<sup>7</sup>. L'année liturgique est séparée en deux : le temporal et le sanctoral. À côté des grandes fêtes comme Noël, Pâques, l'Ascension, la Pentecôte et la longue série des dimanches, les fêtes des saints se célèbrent suivant le calendrier et font l'objet d'une liturgie spécifique ou ordinaire (le commun des martyrs, des confesseurs etc.). Modelés sur l'office romain mis en vigueur à l'époque de Grégoire le Grand, les antiphonaires des

<sup>5. —</sup> Y. CHARTIER, L'Œuvre musicale d'Hucbald de Saint-Amand : les compositions et le traité de musique, (Cahiers d'Études Médiévales, cahier spécial n° 5), Montréal-Paris, 1995.

<sup>6. —</sup> On se reportera à l'ouvrage de A.-G. MARTIMORT, L'Église en prière : introduction à la liturgie, Tournai, 1961, p. 822.

<sup>7. —</sup> A.-G. MARTIMORT, *L'Église en prière*..., p. 815. Sur la romanisation des Gaules, on consultera les articles et ouvrages de C. Vogel, notamment « Les échanges liturgiques entre Rome et les pays francs jusqu'à l'époque de Charlemagne (774-814) », *Le chiese nei regni dell'Europa occidentale e i loro rapporti con Roma sino all'800. 7-13 aprile 1959. Settimane di studio del Centro italiano sull'alto medioevo*, 7, Spoleto, 1960, p. 185-295.

églises des Gaules ont largement suivi le calendrier romain, avec les saints alors vénérés à Rome : Étienne, les apôtres Jean, Jean-Baptiste, Jean et Paul, Pierre et Paul, André ainsi que les martyrs comme Cécile, Sébastien, Clément, Vincent, Laurent, Agnès, Agathe etc. En effet, il fut autorisé de célébrer des offices élaborés non seulement à partir de l'Écriture Sainte, mais également à partir des *Acta martyrum* de Rome et de la chrétienté latine<sup>8</sup>.

Entre le vie et le viii siècle, les vocables basilicaux et ecclésiaux se transforment et perdent le vocable primitif pour prendre celui du saint vénéré, dont les restes sont situés sous l'autel majeur<sup>9</sup>. C'est à cette époque que les clercs continuent de rassembler et de composer les actes ou passions des martyrs, les gesta brûlés lors des persécutions de Dioclétien laissant de grandes lacunes. Alors, chaque église rédige des listes de ses saints propres et compose les premiers martyrologes et calendriers, inaugurant ainsi une forme liturgique pérenne du culte des saints, forme aux expressions variées, qui s'érige en tradition<sup>10</sup>. Peu à peu, les églises locales ont alors constitué un sanctoral propre, honorant les saints qui avaient marqué leur histoire par des offices spécifiques, adaptés sur leurs propres textes hagiographiques. Dès le VIII<sup>e</sup> siècle au moins, de nombreux saints locaux, diocésains, provinciaux ou « nationaux » enrichissent les livres liturgiques de compositions littéraires et musicales nouvelles, qui ne cesseront de fleurir durant tout le Moyen Âge<sup>11</sup>. Comme l'expose Ritva Jonsson, l'historia, que nous appelons également office historique, consiste en une série d'antiennes et de répons, rédigés à partir de textes hagiographiques antérieurs ou à partir de textes nouveaux, chantés au long des heures<sup>12</sup>. C'est Amalaire de Metz qui, vers 830, définit le premier ce genre « nouveau » de l'époque carolingienne, issu des compositions romaines établies à partir des livres historiques de la Bible aux VIIe et VIIIe siècles13.

S'il s'inscrit dans la continuité du grand mouvement provoqué par les nombreuses translations de reliques en Orient puis à Rome au IVe siècle, le culte des saints en Occident, plus particulièrement dans les royaumes francs, revêt des aspects particuliers qui le lient aux destinées politiques de la Gaule et de ses grandes cités. Selon Luce Pietri, ce culte est avant tout « poliade »,

<sup>8. —</sup> A. GASTOUÉ, Les origines du chant romain : l'Antiphonaire grégorien, Paris, 1907, p. 277.

<sup>9. —</sup> Art. « Saint » dans le Dictionnaire d'Archéologie Chrétienne et de Liturgie, t. 15/1, p. 420-462. 10. — Dom J. Dubois (†), J.-L. Lemaître, Sources et méthodes de l'hagiographie médiévale, Paris, 1993, chap. 3, p. 59-102.

<sup>11. —</sup> A. GASTOUÉ, Les origines du chant romain..., p. 279-280.

<sup>12. —</sup> R. JONSSON, Historia : études sur la genèse des offices versifiés (Studia latina Stockholmiensia, 15), Stockholm, 1968, p. 12.

<sup>13. –</sup> J.-M. HANSSENS, Amalarii episcopi opera liturgica omnia (Studi e testi, 138-140), Rome, 1948-1950, III, p. 393.

lié à l'identité même de la civitas 14 et sert de modèle aux souverains : il sacralise le pouvoir d'un roi et affermit sa dynastie. C'est par son biais que s'opère le réveil de la conscience politique de la Gaule et que s'établit l'ordre nouveau sur les ruines impériales. Les *civitates*, devenues évêchés au IV<sup>e</sup> siècle, se placent donc sous le *patrocinium* d'un martyr ou d'un confesseur, érigé en protecteur de l'unité territoriale. L'épanouissement de cette composante politique dans l'hagiologie et culte liturgique correspondant se développe essentiellement au VIe siècle, pour atteindre son apogée sous les Mérovingiens, au VII<sup>e</sup> et dans la première moitié du VIII<sup>e</sup> siècle<sup>15</sup>. Ainsi, les fêtes religieuses et liturgiques dédiées au saint « patron » représentent des points forts de la vie civique<sup>16</sup>. Il n'est pas alors étonnant que la promotion des cultes, la fondation de monastères, les droits d'exemption, les donations aient été l'objet d'enjeux de pouvoir et de rivalités à tous niveaux (épiscopal, monastique, dynastique). Les différentes dynasties royales se placent sous le vocable et la protection de saints particuliers, dont l'épanouissement et la diffusion du culte sont étroitement liés aux enjeux et aux rivalités politiques : aux VIIe et VIIIe siècles, lors des rivalités entre les maires du palais d'Austrasie et les rois neustriens, il y a alors concurrence entre les cultes de saint Remi, de saint Médard et de saint Denis. Le premier est très favorisé par les maires austrasiens, le second est encouragé par les rois mérovingiens depuis Clotaire Ier; le troisième enfin est le patron de la lignée neustro-burgonde<sup>17</sup>.

Bien qu'il n'y ait plus de nombreuses figures de sainteté après le milieu du VIII<sup>e</sup> siècle<sup>18</sup>, le patronage dynastique entrepris par les Mérovingiens se poursuit sous les Carolingiens, dans la mesure où ces derniers favorisent les saints qui ont joué un rôle dans l'établissement des églises de leur royaume<sup>19</sup>. Leur culte fait l'objet de choix selon plusieurs critères : la multiplication de saints locaux depuis le VII<sup>e</sup> siècle conduit Charlemagne à interdire en 789 le culte des saints inconnus. À partir de 794, seuls les saints qui ont reçu une *vita* ou une *passio* sont « habilités » à faire l'objet d'une vénération publique et liturgique<sup>20</sup>. Le *patrocinium* auprès des rois et empereurs tel Pépin le Bref, placé

<sup>14. —</sup> Il s'agit d'une terminologie proposée par L. Pietri, pour signifier les aspects à la fois symboliques, identitaires et politiques du culte des saints mérovingiens : « (...) culte que l'on pourrait qualifier de 'poliade' puisqu'il s'accompagne de la conviction que le martyr ou le confesseur a été dévolu à la cité par la Providence divine ». L. PIETRI, « Culte des saints et religiosité politique dans la Gaule du V° et du VI° siècle », *Les fonctions des saints*..., p. 355-356.

<sup>15. —</sup> *Ibid.*, p. 353.

<sup>16. —</sup> *Ibid.*, p. 357.

<sup>17. —</sup> *Ibid.*, p. 361-362.

<sup>18. —</sup> P. Riché, « Les carolingiens en quête de sainteté », Les fonctions des saints dans le monde occidental (III<sup>e</sup>-XIII<sup>e</sup> siècles), Colloque organisé par l'École française de Rome, 27-29 octobre 1988, Rome-Paris, 1991, p. 225-240.

<sup>19. —</sup> P. RICHÉ (dir.), *Histoire des saints et de la sainteté chrétienne*, t. IV (les voies nouvelles de la sainteté, 605-814), Paris, 1986, p. 33.

<sup>20. —</sup> *Ibid.*, p. 33.

sous la protection de ce chef de la légion thébaine et archimartyr des Gaules saint Maurice, de Louis le Pieux puis de Charles le Chauve, se poursuit comme précédemment avec les rois mérovingiens. Ainsi, le caractère exceptionnel de l'antiphonaire personnel de Charles le Chauve, daté des environs de 870, assez singulier dans l'histoire des textes liturgiques du haut Moyen Âge par le nombre d'offices de saints gallicans qu'il contient, est-il une des conséquences directes de la continuation de cette vénération officielle des patrones des dynasties franques, commencée par Clotaire et Dagobert aux VIe et vii<sup>e</sup> siècles.

Le développement des cultes de saints, tant dans les fondations royales les basiliques martyriales — que dans les monastères épiscopaux, se réalise dans une double relation entre ce lieu de culte et la cathédrale voisine. S'il est parfois difficile de définir la part respective des deux types d'institutions ecclésiastiques dans la promotion du culte, elles ont souvent exercé des rôles complémentaires. L'exemple le plus célèbre des Gaules est saint Martin à Tours, qui prend naissance dans la communauté monastique de la basilique, mais qui est surtout promu par les évêques de Tours. Ce cas de figure est maintes fois représenté par d'autres saints : Remi à Reims, Éloi à Novon... Bien qu'inhumé à Noyon, cité de son épiscopat, c'est à Soissons que le corps de saint Médard est transféré vers 560, sur l'instigation du roi Clotaire Ier, en quelque sorte le fondateur de l'abbaye qui deviendra Saint-Médard de Soissons<sup>21</sup>. Le culte résulte de la volonté personnelle d'un roi souhaitant mettre toute sa dynastie sous la protection du saint. À Reims, le culte de saint Remi est partagé entre les moines et l'évêque, Saint-Remi de Reims, fondé vers 550, étant un des premiers monastères épiscopaux de la province. Il s'agit d'un monastère de clercs sur lequel l'évêque a droit de regard. Sous Ebbon et surtout Hincmar, c'est la cathédrale qui prend l'initiative du renouveau et de la promotion liturgique du culte<sup>22</sup>. À Beauvais, si le tombeau de saint Lucien a suscité un culte martyrial promu par une communauté de clercs placés sous l'autorité de l'évêque avant les invasions barbares<sup>23</sup>, c'est plutôt par la volonté conjointe du roi Childebert Ier et de l'évêque de Beauvais qu'est nouvellement fondé le monastère Saint-Lucien, vers 560<sup>24</sup>. Au

<sup>21. —</sup> D. Defente (dir.), Saint-Médard, trésors d'une abbaye royale, Paris, 1996, p. 43.

<sup>22. –</sup> J. DEVISSE, Hincmar, archevêque de Reims (845-882), Genève, 1976, p. 1004 et sag. Au temps de l'historiographe Flodoard, au xe siècle, Saint-Remi est considérée comme une création de Remi. L'évêque et l'abbé, parfois confondus dans le même personnage, y constituent, tout comme dans les monastères voisins de Hautvilliers et de Saint-Basle, une sorte de couple, exemplaire par leurs rapports équilibrés et féconds en terme de juridiction ecclésiastique. Voir à ce sujet M. Sot, Un historien et son Église au X<sup>e</sup> siècle: Flodoard de Reims, Paris, 1993, 228 et sqq.; « La fonction du couple saint évêque saint moine dans la mémoire de l'église de Reims au Xe siècle », Les fonctions des saints dans le monde occidental..., p. 239-240.

<sup>23. —</sup> DELETTRÉ, Histoire du diocèse de Beauvais depuis son établissement au III<sup>e</sup> siècle, Beauvais, 1842, p. 123, 193 et 198.

<sup>24. —</sup> *Ibid.*, p. 195 et *sqq*.

VII<sup>e</sup> siècle à Arras, c'est encore cet ancien type de culte qui prévaut pour l'évêque saint Vaast, qui n'est pas fondateur : inhumé dans l'église d'Arras. son corps aurait été transféré en 667 par son septième successeur Aubert, assisté par Omer, évêque de Thérouanne, dans une chapelle dédiée à saint Pierre, qui devient bientôt l'église de Saint-Vaast, largement dotée par Thierry III<sup>25</sup>. Pour saint Nicaise, on sait très peu de choses sur les rôles respectifs de l'abbaye du même nom et la cathédrale<sup>26</sup>. Quant aux évêques Vaast, Géry, Lucien, s'ils n'ont pas fondé directement de monastère, la translation de leur corps a justifié la création d'une abbaye voisine de la cathédrale. Thierry, disciple de saint Remi, fonde lui-même vers 508 le premier monastère de la province, le Mont d'Hor<sup>27</sup>. Autour d'Éloi à Noyon se constitue à sa mort une communauté monastique vers 660. Mais c'est surtout l'action personnelle de confesseurs qui instaura de nombreuses abbayes. Le plus célèbre est Amand, véritable apôtre de l'actuelle Belgique<sup>28</sup>. On lui doit Elnone vers 636, qui prendra son nom plus tard, Saint-Pierre (le Mont Blandin ou Blandinium) et Saint-Bavon de Gand, Nivelles, Barisis-aux-Bois et peut-être encore d'autres monastères tant à l'intérieur qu'en dehors de la province de Reims<sup>29</sup>. Ainsi la province de Reims compte-t-elle au début du VIII<sup>e</sup> siècle un nombre de monastères des plus considérables parmi toutes les provinces du royaume des Francs<sup>30</sup>.

Insistons donc sur le fait qu'entre le IV<sup>e</sup> et le IX<sup>e</sup> siècle, le culte liturgique des saints les plus importants et les plus anciens dans la province de Reims ne résulte pas exclusivement du monachisme mais bien du concours conjoint de plusieurs communautés, monastiques et cathédrales<sup>31</sup>.

<sup>25. —</sup> Dom L.-H. COTTINEAU, *Répertoire topo-bibliographique des abbayes et prieurés*, Mâcon, 1939, p. 161; P. BOUGARD (dir.), *Histoire d'Arras*, Dunkerque, 1988, p. 28-30.

<sup>26. —</sup> M. Sot, *Un historien et son église...*, p. 372-375; dom BAUDOT et dom CHAUSSIN, *La vie des saints et bienheureux selon l'ordre du calendrier avec l'histoire des fêtes*, Paris, 1935-1956, vol. 12 (14 déc.), p. 439.

<sup>27. —</sup> Dom J. HOURLIER, « Le monastère de Saint-Thierry aux époques mérovingienne et carolingienne », *Saint-Thierry*, *une abbaye du vre au xxe siècle*, Reims/Saint-Thierry, 1979, p. 21.

<sup>28. —</sup> Voir la place que lui accorde E. de Moreau : « une histoire de l'Église en Belgique doit lui faire une large place, car aucun apôtre n'a contribué autant que lui à rendre ce pays chrétien »; E. DE MOREAU, *Histoire de l'Église en Belgique des origines aux début du XII<sup>e</sup> siècle*, Bruxelles, 1940, p. 73, 89; H. PLATELLE, *Le temporel de Saint-Amand*, Librairie d'Argences, Paris, 1962, p. 33.

<sup>29. —</sup> Marchiennes, Hamage, Maubeuge, Lobbes, Saint-Ghislain etc., voir H. PLATELLE, *ibid.*, p. 34-35.

<sup>30. —</sup> Plus de quarante monastères ont été fondés entre 625 et 700 dans les seuls diocèses de Thérouanne, Tournai, Cambrai et Liège; voir S. LEBECQ, *Les origines franques* (*v\*-1x\* siècles*), Seuil (Points histoire), Paris, 1990, p. 160.

<sup>31. —</sup> On a sous-estimé le rôle des cathédrales dans l'élaboration des cultes liturgiques avant l'an mil. Par exemple, G. Duby, *Le temps des cathédrales*, Paris, 1966, présente d'abord le monastère dans la partie chronologique antérieure (980-1140) puis la cathédrale dans la partie suivante (1140-1280) et n'insiste pas du tout sur le rôle des cathédrales dans les premiers siècles de l'expansion chrétienne après Constantin.

#### Les *historiae* dans les sources liturgiques

Comme le fit remarquer monseigneur Lesne,

« les églises épiscopales et monastères de la province ecclésiastique de Reims figurent pour la plupart parmi les établissements les mieux pourvus en livres dans la période qui s'étend du VIIIe au XIe siècle »32.

En ce qui concerne l'antiphonaire de l'Office grégorien ou romano-franc, la province de Reims est de toutes les grandes provinces d'Europe, celle qui en conserve à ce jour le plus grand nombre et non des moindres. Rappelons qu'un nombre important de ses sources liturgiques et musicales constituent une part non négligeable des éditions monumentales comme le Corpus Antiphonalium Officii, la Paléographie Musicale ou encore l'Antiphonale Missarum Sextuplex<sup>33</sup>.

Comme dans la plupart des régions d'Europe, les sources de l'Office sont plus rares que celles de la Messe. Elles sont constituées de deux types principaux de livres liturgiques : d'une part l'antiphonaire et le bréviaire ; d'autre part, le lectionnaire et le recueil hagiographique. Un certain nombre de sources telles que le lectionnaire de Corbie qui contient quelques Vitae et Passions des saints de la province<sup>34</sup>, daté des environs de 800, peuvent être considérées comme des sources indirectes des plus anciennes pour les historiae. Ces dernières ont été adaptées à partir de ces vitae d'abord oralement, puis par écrit<sup>35</sup>. Leur présence aux siècles suivants, dans certains recueils où elles sont intercalées entre les différentes vitae, semble constituer un prolongement de cette tradition, qui s'est fixée progressivement à l'intérieur du livre et a ainsi donné naissance au *libellus* hagiographique et musical carolingien.

Quant aux premières sources directes des offices des saints, apparues après des décennies de pratique orale sur les textes des passiones ou vitae, elles ne remontent guère au-delà des IXe et Xe siècles. Les témoins subsistants sont le plus souvent des copies plus luxueuses de libelli antérieurs, disparus ou détruits. Rappelons qu'il ne subsiste aujourd'hui, qu'à peine 10 % des livres liturgiques des bibliothèques ecclésiastiques médiévales en Europe occidentale<sup>36</sup>...

<sup>32. —</sup>  $M^{gr}$  E. Lesne, Les livres, scriptoria et bibliothèques du commencement du VIII<sup>e</sup> siècle à la fin du XII<sup>e</sup> siècle (Histoire de la propriété ecclésiastique en France, t. 4), Lille, 1938, p. 599.

<sup>33. —</sup> Est-il nécessaire, pour souligner cet aspect, de rappeler que le graduel de la cathédrale de Laon, les antiphonaires de Charles le Chauve, de Noyon (Mont-Renaud), du Mont-Blandin, de Corbie et de Senlis ou encore de Durham émanent tous de ce même espace ecclésiastique? Dom R.-J. HESBERT, CAO et Antiphonale Missarum Sextuplex, Rome, 1935.

<sup>34. —</sup> BNF lat. 12598 (Vies des saints Vaast, Fuscien, Victoric et Gentien, etc.).

<sup>35. —</sup> Voir à ce sujet R. Jonsson, *Historia..., op. cit.* (n. 12), p. 177-178.

<sup>36. —</sup> M. Huglo, Les livres de chant liturgique (Typologie des sources du Moyen Âge occidental, 52), Turnhout, 1988, p. 137.

#### Les recueils hagiographiques

Parce qu'étroitement liées au caractère local d'un culte, les *historiae* ont d'abord été consignées dans un type de manuscrit très spécifique, qui dérive à la fois du lectionnaire (ou passionnaire) et du *libellus* hagiographique : le recueil hagiographique. Il constitue sans aucun doute « le » livre du trésor des monastères et rassemble dans une somptueuse décoration la *Vita* et les *Miracula* d'un ou de plusieurs saints fondateurs. Les *historiae* y sont rédigées avec ou sans notation musicale, à la suite de la *Vita* ou avant les *Miracula*. S'y adjoignent divers textes hagiographiques comme de nouvelles vies en vers, des poèmes rythmiques, des sermons, des récits de relation ou de translation etc. Il s'agit à strictement parler de recueils hagiographiques plus que de *libelli*<sup>37</sup>. Avec une dizaine de témoins connus à ce jour, Reims et ses grandes institutions ecclésiastiques *intra* et *extra muros* semblent avoir exercé une activité particulièrement importante dans la production de ce type de recueils<sup>38</sup>.

Le recueil de Saint-Thierry de Reims conservé au Vatican<sup>39</sup> est un des plus anciens et des plus importants : il rassemble à la fois des textes hagiographiques et des offices de plusieurs saints patrons vénérés au monastère : Barthélemy, Thierry, Amand, Gervais et Protais etc. Selon dom Wilmart, il fut commencé par un premier scribe au X<sup>e</sup> siècle, et poursuivi par un second puis un troisième à la fin du siècle ou peu après l'an mil<sup>40</sup>. C'est au fondateur du monastère, saint Thierry, que revient la place d'honneur. La partie le concernant commence justement par sa liturgie, en l'occurrence, l'Épître dédicatoire du maître et écolâtre Hucbald de Saint-Amand aux moines de Saint-Thierry, rédigée à l'occasion de la composition de l'office du saint patron (f° 25-25v°). Ont été ajoutées au XII<sup>e</sup> siècle deux hymnes d'Hucbald (f° 26), probablement pour remplir l'espace blanc qui précède le début de la *Vita* (f° 26v-60), suivies de récits de miracles et d'écrits divers sur l'histoire du monastère (f° 60v°-65v°). Deux autres historiae complètent le recueil : celles des saints martyrs milanais Gervais et Protais (f° 78v°-82v°), dont les reliques semblent avoir été apportées au monastère, puis saint Amand (f° 101-103v°), dont le culte semble s'expliquer par les relations privilégiées qui se sont établies avec l'abbaye d'Elnone depuis le séjour d'Hucbald au monastère pour la restauration des écoles rémoises et du culte de saint

<sup>37. —</sup> *Ibid.*, p. 71-73 : « [ces recueils] procèdent évidemment d'anciens *libelli*, mais ne sauraient être considérés comme tels dans leur état actuel ».

<sup>38. —</sup> J.-F. GOUDESENNE, Les Offices historiques..., op. cit. (n. 4), t. I, p. 84-87.

<sup>39. —</sup> Reginensis lat. 466.

<sup>40. —</sup> Dom A. WILMART, *Codices Reginenses latini*, Bibliotheca Vaticana, 1945, t. II, p. 624-625. Voir également: H. EHRENSBERGER, *Libri Liturgici Bibliothecae Apostolicae Vaticanae manuscripti*, Friburg, 1897, p. 64 et B. KRUSCH, *MGH*, *Scriptores Rerum Merovingicarum*, t. V, p. 414.

Thierry vers 900<sup>41</sup>. La notation musicale neumatique, propre à Saint-Thierry, en fait un monument de la paléographie musicale occidentale<sup>42</sup> (fig. 2).

Après les écoles de Reims, c'est l'abbave de Sithiu ou Saint-Bertin qui détient le plus grand nombre d'anciens recueils hagiographiques. Le recueil de l'abbé Odbert (986-1007) est un véritable chef-d'œuvre, dédié au saint patron Bertin, à ses disciples Mommelin, Ebertramme et Winoc, sans oublier l'évêque Omer, à l'origine première de la mission luxovienne en Morinie<sup>43</sup>. Le recueil s'ouvre avec deux grandes miniatures à pleine page (f° 2v° et 3) représentant les saints dans des décors d'architecture monastique, de drapés dans un style antiquisant et des animaux fantastiques. De la Secunda Vita des saints Omer, Bertin et Winoc<sup>44</sup>, le recueil ne donne que les chapitres concernant saint Bertin, tout d'abord le prologue (f° 3v°-6). S'ensuit une nouvelle vie métrique (f° 7v°-28), attribuée par Morand à l'entourage intellectuel du moine calligraphe Guntbert (milieu du IXe siècle)45, puis deux hymnes et une messe propre pour la fête du saint (f° 28v°-30). Revient ensuite la Secunda vita, à laquelle s'enchaînent les récits de miracles (f° 32v°-69). C'est immédiatement après un sermon anonyme (f° 69v°-73), sans aucun espace blanc intermédiaire, que commence la rubrique de l'office en lettres vermillon pour la fête de la déposition (f° 73-76), suivi de la fête de la translation (f° 76-78), avec notation musicale neumatique en notation française de type « bertinien ».

Le liber miraculorum sancti Vedasti (fig. 3), postérieur d'une trentaine d'années au recueil précédent, est un magnifique fleuron de la grande renaissance du scriptorium vedastin sous l'abbatiat de Léduin (1018-1040)<sup>46</sup>.

<sup>41. —</sup> Y. CHARTIER, L'Œuvre musicale d'Hucbald..., op. cit. (n. 5), p. 19.

<sup>42. —</sup> On remarquera dans cet important recueil que les saints patrons les plus illustres du monastère n'ont pas reçu d'historia ou d'office, ce qui paraît assez surprenant. L'examen codicologique du manuscrit semble confirmer l'hypothèse de la présence d'offices placés avant chaque vita : en effet, chaque début de vita ou de passio, que ce soit pour Barthélemy, Thierry ou Théodulphe, commence par une lacune du texte et indique des feuillets ou des quaternions manquants. Il semblerait logique que l'Épître dédicatoire d'Hucbald, annonçant très solennellement la composition d'une série d'antiennes et de répons pour saint Thierry, eût été suivie ou précédée au moins par le texte de cet office au cas où le notateur n'aurait pas eu le temps d'écrire les neumes. De même, la présence fréquente de l'office de saint Barthélemy dans d'autres manuscrits liturgiques plus tardifs de l'abbaye confirme cette probabilité. Sur la notation neumatique voir Dom J. HOURLIER, « Le Domaine de la notation messine », Revue grégorienne, t. XXX, 1951; P. WAGNER, Neumenkunde: Palaeographie des Gregorianischen Gesanges, Friburg, 1905, p. 126-128.

<sup>43. —</sup> Boulogne-sur-Mer, BM, ms 107; la notice assez récente de Van der Straeten, 1971, p. 137-138 est peu détaillée; on se reportera plutôt à celle de Holder-Egger dans les MGH, Scriptores, t. 15/1, p. 508.

<sup>44. —</sup> La Vita des trois saints forme un seul tout.

<sup>45. —</sup> F. Morand, « Vita sancti Bertini metrica prior ab anonymo auctore conscripta », Mélanges historiques, Paris, 1873, p. 2-41.

<sup>46. —</sup> Arras, BM, ms 734; D. ESCUDIER, Le scriptorium de Saint-Vaast d'Arras des origines au XII<sup>e</sup> siècle (contribution à l'étude des notations neumatiques du Nord de la France), Thèse pour le diplôme d'archiviste-paléographe, École Nationale des Chartes, Paris, 1969, p. 231-235. Une autre

reful eximus beaus amandus exibo damphaus verbumde fidolifdifpen From general the large ministeralar. AN Rodiceres above the profesariositie regradueman deprecande facinal Inte perperracion elementiffimo Indulfic. Trigaruf sandom precibut afenfum regi probute quedfiliamouf upfoparo 1- -1-1- -5- -5 m - -7 m - -7 m nuffacroforce abluere . WA ccepit ignur un fanctuf puerum Inmanit; quifacebacur non pluranariunare habere quam dier quadragina NQue facto cate cumino aperundar our acq tacentibut um uerrif claratoco Topondie amen. INEVANCELIO. NN Inches porto fuxamandur Infancerrare & inference coram do que omnibufucto fina princepolo bur Inillo pro baculary perfeccus die hodierna carnisumculis absolucus adog lor oft cuedlar congaudence but film angelorum chory secure trock colif concinera buf benedictured. ADVESPER. AN Profileximility Rig Gtofo lusus sec. NO wone rande de mabaly parer Amando filiorum ruo rum pracuora fuscipe de dumineonspeccu benigni thefu cumfeit out menarra biliratora fruent noftripermut spud ipium memor effe dignorif sedular prece depose weque hor name cultante farmer noneramen forta illiotecum moreamur fofea habore comanua.

Fig. 2. — Recueil hagiographique de Saint-Thierry de Reims (fin x° s.). Office de saint Amand : les laudes avec narration du baptême de Sigebert III. Notation en neumes de Saint-Thierry de Reims.

Biblioteca Apostolica Vaticana, Reg. Lat. 466, f° 103v°. Cliché : BAV.



Fig. 3. — Recueil hagiographique de Saint-Vaast d'Arras, dit « Liber miraculorum » d'Albert (vers 1030). Arras, BM, 734, f° 84.

Répons de l'office de saint Vaast « Vedastus igitur », évoquant le baptême de Clovis. Cliché de l'auteur.

Entièrement copié, calligraphié et enluminé par un certain Albert, moine de Saint-Vaast, scribe, enlumineur et notateur, dont on trouve au folio 6 le colophon en lettres d'or insérées dans un tapis d'entrelacs noirs et blancs sur fond vert : Albertus scripsit, le manuscrit date de la première moitié du XI<sup>e</sup> siècle, au plus tard de 1050<sup>47</sup>. L'office de saint Vaast (déposition et octave), pourvu d'une notation neumatique française, de type védastin, vient à la suite de plusieurs textes hagiographiques : la *Vita* d'Alcuin, récrite sous l'abbatiat de son ami Radon aux alentours de 800, remaniement de la Vita de Jonas de Bobbio du VIIe siècle: elle est immédiatement suivie d'un sermon du même Alcuin. puis des récits de miracles rédigés par l'écolâtre Haimond d'Arras et des auteurs anonymes; ensuite, le récit de la translation à Beauvais et de la relation des reliques du saint à la fin du IX<sup>e</sup> siècle, à la suite des invasions normandes. Ces nouvelles fêtes ont encore suscité de nouveaux récits de miracles. C'est après un feuillet et demi blanc que commencent les compositions liturgiques: cinq hymnes pour saint Vaast et une hymne pour saint Remi (f° 77v°-81). L'office occupe les f° 81v°-89. Il est suivi après un demi-feuillet blanc par d'autres compositions d'Alcuin, notamment des vers destinés à être inscrits au tombeau du saint patron ainsi qu'aux autels des divers saints dans l'abbatiale et les différentes églises de l'abbaye.

#### Les livres de l'Office : antiphonaires et bréviaires

Une fois consignés dans des *libelli* ou des recueils hagiographiques, c'est ensuite dans les livres de chœur et tout spécialement dans les antiphonaires puis les bréviaires que l'on introduit les nouveaux offices. Ce phénomène s'explique d'une part par la volonté d'intégrer un office particulier dans le cycle annuel de la liturgie, et d'autre part par le souci de le diffuser dans les livres liturgiques des églises voisines.

Les antiphonaires sont très peu nombreux et leur proportion est statistiquement infime par rapport à l'ensemble des livres liturgiques<sup>48</sup>. Les vestiges antérieurs au x<sup>e</sup> siècle sont extrêmement rares et exceptionnels et il n'en reste bien souvent que quelques témoignages indirects dans la littérature et les chroniques. Au viii<sup>e</sup> siècle, le pape Paul I<sup>er</sup> envoie au roi Pépin le Bref un antiphonaire et un livre de répons<sup>49</sup>. Au ix<sup>e</sup> siècle, une anecdote fameuse rapporte que le monastère de Corbie était entré en relation avec l'Italie à partir du viii<sup>e</sup> siècle, grâce aux voyages de ses abbés *ad limina*. Wala rapporte alors de Rome quatre antiphonaires que le liturgiste Amalaire de Metz vient consulter

<sup>46. — (</sup>suite) version de l'office de saint Vaast est donnée dans le manuscrit de Douai 857, également du XI<sup>e</sup> siècle, à l'usage de l'abbaye de Marchiennes, au diocèse d'Arras.

<sup>47. —</sup> *Ibid.*, p. 231.

<sup>48. —</sup> Voir l'introduction du CAO.

<sup>49. —</sup> D'après Walafrid Strabon; voir M<sup>gr</sup> E. LESNE, *Les livres, scriptoria et bibliothèques..., op. cit.* (n. 32), p. 67 et K. LEVY, *Gregorian Chant and the Carolingians*, Princeton University, 1998, p. 31.

pour la rédaction de son Liber de ordine antiphonarii<sup>50</sup>. À cette époque d'ailleurs, l'antiphonarium peut aussi bien désigner la Messe que l'Office. Pour l'abbave de Sithiu (Saint-Bertin), le cartulaire de Folquin du x<sup>e</sup> siècle rapporte qu'un certain Guntbert de Saint-Bertin, moine copiste de l'époque carolingienne, restaure la bibliothèque du monastère et copie des livres dont trois antiphonaires pour les trois églises respectives de Saint-Bertin, Saint-Omer et Saint-Winoc:

« Parce qu'il était formé comme scribe, il rénova par son savoir-faire la bibliothèque de ce monastère, qui était presque entièrement défectueuse et vétuste. De plus, il l'augmenta par d'autres volumes parmi lesquels deux antiphonaires qu'il a copiés lui-même de sa propre main; il donna l'un à Saint-Omer, l'autre à Saint-Winoc. Il en écrivit un troisième, lequel il expliqua (elucidavit) par un travail plus lucide son début et il en décora magnifiquement de lettres d'or pour les chants des grandes solennités. Parce que plus élégant, il le décerna à Saint-Bertin... »51.

Même aux XII<sup>e</sup> et XIII<sup>e</sup> siècles, période où la production des livres croît d'une manière exponentielle, il ne reste que trois ou quatre témoins complets. Plusieurs exemplaires des XVe et XVIe siècle, réalisations très luxueuses, ont été mieux conservés, probablement parce que leur usage de la notation carrée pouvait encore convenir aux clercs et aux moines des XVII<sup>e</sup> et XVIII<sup>e</sup> siècles.

Le monument complet le plus ancien contenant l'antiphonaire de la Messe et de l'Office est l'antiphonaire dit de Charles le Chauve, autrefois appelé Compendiensis, réalisé au scriptorium de l'abbave de Saint-Médard de Soissons dans les années 860-87052. Dans son introduction au CAO, dom Hesbert avait mentionné que le sanctoral de cet antiphonaire était un des seuls à renfermer un nombre aussi important d'offices régionaux ou locaux<sup>53</sup>. Ce livre exceptionnel atteste donc indiscutablement la formidable et précoce expansion des historiae comme genre littéraire, liturgique et musical dès le IXe siècle<sup>54</sup>. L'office de saint Médard (f° 65v°-66v°) est mis au premier plan

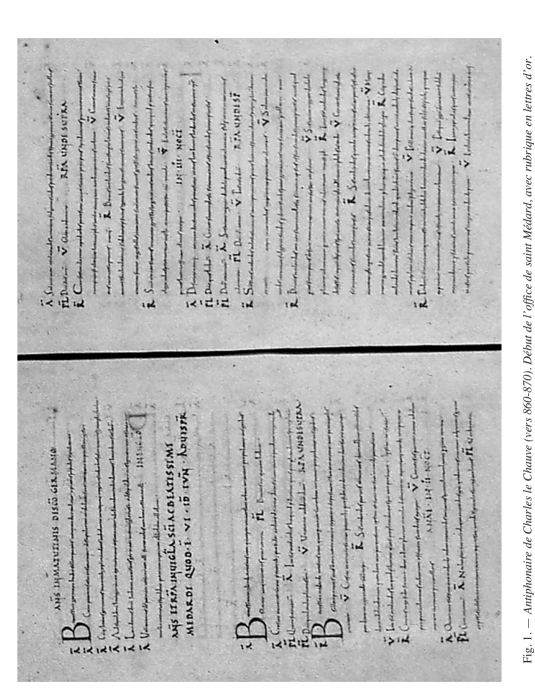
<sup>50. —</sup> *Ibid.*, p. 69; édition du *Liber de ordine antiphonarii* par Hanssens, op. cit.

<sup>51. —</sup> D'après le cartulaire de Folquin (xe siècle), premier livre, chapitre 61 de Guntberto, dans M. Guérard, Cartulaire de l'abbaye de Saint-Bertin, Paris, 1840, p. 79-80.

<sup>52. —</sup> BNF lat. 17436. Sur cet antiphonaire: M. Huglo, « Observations codicologiques sur l'antiphonaire de Compiègne (Paris, BN lat. 17436) », De Musica et Cantu : Studien zur Geschichte der Kirchenmusik und der Oper; Helmut Hucke zum 60. Geburtstag, éd. Peter Cahn et Ann-Katrin Heimer, Hildesheim, 1993, p. 117-130; Patrol. Lat., t. 78 (Saint Grégoire), p. 725-850 (éd.); B. STÄBLEIN, « Antiphoner », Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, F. Blume (dir.), Kassel, 1949-1968 [dans la liste chronologique]; R.-J. HESBERT, CAO, vol. I 'cursus romanus', Rome, 1965 [un des six antiphonaires choisis pour l'édition du CAO]; R. JONSSON, Historia..., op. cit. (n. 12), p. 30-31; C.C. BARBER, Codex Compendiensis, dissertation, Univ. of Oxford, 1972 (éd.); M. HUGLO, « Antiphoner », The New Grove Dictionary of Music and Musicians, S. Sadie (dir.), 6e éd., London, 1980.

<sup>53. —</sup> *CAO*, *cursus romanus*, introduction, p. XVIII-XIX.

<sup>54. —</sup> R. Jonsson, Historia..., op. cit. (n. 12), p. 30-76; cet antiphonaire y fait l'objet d'un développement important.



BNF lat. 17436, f° 65 v°. Cliché: BNF.

avec son titre calligraphié en lettres d'or (fig. 1), le seul du sanctoral, les rubriques pour les autres saints étant de couleur vermillon. On se souvient en effet que Charles le Chauve a reconnu en cet ancien évêque de Novon le véritable patron de la dynastie royale depuis que Clotaire Ier fit transférer ses reliques de Noyon à Soissons<sup>55</sup>. Les autres offices du sanctoral nous renseignent sur les relations entre Soissons et les autres églises de la province à l'époque carolingienne : saint Vaast (f° 78v°-79) se retrouve probalement dans ce livre parce que Charles le Chauve avait été lui-même abbé de Nobiliacum ou Saint-Vaast d'Arras<sup>56</sup>; le copiste du Compendiensis laisse ici un grand espace blanc sur les f° 78v° et 79; saint Denis et ses compagnons Rustique et Éleuthère (f° 79-80v°), présente un des rares offices locaux d'origine franque ou gallicane romanisé à être entré dans le sanctoral universel avec les offices de saint Martin et de saint Maurice<sup>57</sup>; l'office des saints Crépin et Crépinien (f° 80v°-81v°) provient de la cathédrale de Soissons qui conserve leurs reliques; enfin, celui de saint Quentin (f° 81v°-82) provient de la basilique d'Augusta Vermanduorum, devenue abbaye; placé la veille de la fête de la Toussaint, instaurée au IXe siècle, cet office ne recoit ici que des antiennes des laudes. On remarquera l'absence de l'office de saint Remi et en revanche, l'addition de la *Vita Remedii* du Pseudo-Fortunat (f° 107v°-109v°), c'est-à-dire la première vie et non celle d'Hincmar qui existait pourtant à cette époque<sup>58</sup>. Non conçu pour être noté, cet antiphonaire a toutefois reçu quelques additions neumatiques.

#### Les bréviaires

Très peu répandu dans le haut Moyen Âge, c'est surtout aux XIIIe et XIVe siècles que le bréviaire connaît une formidable expansion. Lorsqu'il comporte une notation musicale, le bréviaire revêt potentiellement l'intérêt d'un antiphonaire dont il rassemble en plus, outre le calendrier, les lectures de l'office (ou leçons) et les oraisons. Ses rubriques sont d'ailleurs très souvent détaillées. C'est pourquoi le bréviaire, qui au Moyen Âge fait office de livre plénier (un peu comme le missel plénier par rapport au graduel), représente un type de livre extrêmement important pour l'étude des offices dans le cadre de la liturgie<sup>59</sup>.

<sup>55. —</sup> D. DEFENTE (dir.), Saint-Médard..., op. cit. (n. 21), p. 43.

<sup>56. —</sup> A. DE CARDEVACQUE et A. TERNINCK, L'Abbaye de Saint-Vaast d'Arras, Arras, 1865, p. 66-73.

<sup>57. —</sup> Sur l'office de saint Denis, J.-F. GOUDESENNE, L'Office romano-franc de saint Denis (VIII<sup>e</sup> $x^e$  siècle), Introduction et édition critique (Musicological Studies, Historiae, vol. LXV/6), The Institute of Mediaeval Music, Ottawa (en préparation).

<sup>58. —</sup> Nous ne citons ici parmi les offices du sanctoral que ceux qui sont directement originaires de la province de Reims.

<sup>59. —</sup> Sur les quelques centaines d'exemplaires qu'il répertorie, Leroquais n'en compte que 12 pour le XIe siècle et 39 pour le XIIe siècle avec ou sans notation musicale; V. LEROQUAIS, Les bréviaires manuscrits des bibliothèques publiques de France, Paris, 1934, introduction, t. I, p. XXXV-XXXVI.

Les bréviaires respectifs de Saint-Vaast et de Notre-Dame d'Arras sont les plus précieux de la province, tant le nombre d'offices propres du sanctoral qui y sont rassemblés est considérable<sup>60</sup>. Le premier, avec ses 554 folios sur deux colonnes (191 x 133 mm), de la première moitié ou du milieu du XIII<sup>e</sup> siècle, avec notation carrée sur portée, rassemble plus de douze offices propres locaux, de la province de Reims et d'ailleurs (Liège, Normandie...), près de trente saints non grégoriens dans les litanies et plus d'une centaine, également non grégoriens, commémorés dans le sanctoral tout au long de l'année liturgique... (fig. 4). Cette abondance atteste la place centrale occupée par l'abbaye de Saint-Vaast dans la composition et la diffusion des offices en Gaule septentrionale.

Pour les saints de la province mentionnons saint Nicaise (f° 311-315), saint Vaast qui reçoit trois offices, la déposition (f° 343v°-350), l'octave (f° 350v°-353v°) et la relation (f° 401v°-405), saint Hadulphe qui ne reçoit que quelques pièces pour sa déposition et sa translation (f° 432v°-434v°), saint Amand, qui ne reçoit qu'une antienne (f° 433v°), de même que les saints Crépin et Crépinien dont le nombre de pièces est très restreint (f° 468v°), de même saint Quentin (f° 470). Beaucoup d'autres offices recouvrent d'autres influences et d'autres secteurs géographiques : saint Gilles (*Egidius*) (f° 434v°-436v°), saint Léger d'Autun, martyrisé près d'Arras (f° 458v°-462v°), saint Aycadre et saint Philibert, deux offices de provenance normande<sup>61</sup>, sans oublier l'invention de saint Étienne et la fête de la Sainte-Trinité, de provenance liégeoise et messine<sup>62</sup>. Cette abondance du sanctoral, apportant ainsi un certain déséquilibre, ne semble guère avoir gêné les moines de Saint-Vaast, du moins jusqu'à la Contre-Réforme.

Le second bréviaire, un peu plus tardif et moins prolixe que le précédent, de cursus canonial, nous transmet la liturgie de la cathédrale Notre-Dame d'Arras, très proche de celle de l'abbaye voisine<sup>63</sup>, avec ses 659 folios (257 x 171 mm) écrits sur deux colonnes. Chaque office commence par une lettrine historiée : saint Vaast, dont les deux fêtes de la déposition et de la relation reçoivent ici les mêmes chants (f° 336-345 et 510-510v°), les saints Crépin et Crépinien qui comportent ici un peu plus de pièces que dans les autres manuscrits (f° 537v°-540), de même que saint Quentin (f° 544-550v°).

<sup>60. —</sup> Arras, BM 465 et 412; V. LEROQUAIS, *Les bréviaires manuscrits..., op. cit.* (n. 59), n° 30; Dom L. Brou, « L'Ancien office de saint Vaast, évêque d'Arras », *Études Grégoriennes*, t. IV, Solesmes, 1961, p. 7-42; D. ESCUDIER, *Le Scriptorium de Saint-Vaast d'Arras...* 

<sup>61. —</sup> A. LEGRIS, « L'École normande de chant liturgique », Revue Grégorienne, 7, 1922, p. 88-99 et p. 139-143; Dom R.-J. HESBERT, Les manuscrits musicaux de Junièges (Monumenta Musicae Sacrae), Mâcon, 1954.

<sup>62. —</sup> A. Auda, L'École musicale liégeoise au  $x^e$  siècle : Étienne de Liège, Bruxelles, 1923, p. 49 et 111-112.

<sup>63. —</sup> V. Leroquais, *Les bréviaires manuscrits...*, op. cit. (n. 59), n° 27 ; Dom L. Brou, « L'Ancien office... », art. cit., p. 37 et sqq.

apily intar le et coutra le pio militarion war divilis. an detites winatim hancingu finity lius egrelli, granias int Afolationem.onnes ime & ucuint. Le nostros tines qua matinis littorily proximis pro vinnozes enno. primitis Die est tiedastus leucoum mualeume. Reftuntum. entibus or nis Quem finns ale breat teaching da predict utun luduno tega fo' aum To a day a day THE R BREEF IS A Units parfinguios inneus fin My the falletermes ab to the The Part of the state of the st fautt. uners a fumura: No thfibians o गाम भ मामाना er dicatur, quane fr mattle re ttale flubro unfix fur filuis Into mus filti tute

Fig. 4. — Bréviaire d'Arras (XIII° s.). Répons de l'office de saint Vaast « Hic est Vedastus », évoquant la marche de Clovis vers Reims. Arras, BM, 412, f° 336. Cliché de l'auteur.



Fig. 5. — La marche de Clovis vers Reims, accompagné de Vaast. Vie de saint Vaast en français (XIV\* s.). Arras, BM, 307. Cliché de l'auteur. On remarquera également, à la différence du bréviaire de l'Abbaye, la présence de l'office de saint Lambert, de provenance liégeoise (f° 476v°-480v°).

#### Quelques thèmes historiographiques

#### Les barbares et les Huns

Les premières invasions barbares relatées dans le corpus des offices historiques de la province de Reims sont les incursions vandales de 407, relatées dans la *Passion de saint Nicaise*, dixième évêque de Reims, martyrisé avec sa sœur Eutropie et ses fidèles sur le parvis de Sainte-Marie de Reims<sup>64</sup>. Ces persécutions constituent la toile de fond de l'historia. Attesté dès la seconde moitié du xe siècle par l'antiphonaire de Noyon-Corbie, diffusé largement dans la province, l'office de saint Nicaise emprunte son texte à la Seconde Passion, qu'il combine aux psaumes tant dans les antiennes que dans les répons. Il fusionne les emprunts aux psaumes avec les épisodes historiques des textes hagiographiques. Le récit narratif progresse de facon chronologique et les psaumes cités se déroulent dans un ordre croissant. Il s'ouvre avec les invasions barbares, comme dans l'office et la Vita Remigii d'Hincmar (Ant. 3). Les laudes développent l'épisode de sa décollation, emprunté au chapitre six de la Seconde Passion : la fureur du glaive (Ant. 13), l'appel du saint avant sa décollation (Ant. 14), la céphalophorie (Ant. 15) puis l'ascension de son âme au ciel, « sur les ailes des vertus victorieuses ». Dans les répons, beaucoup d'événements renvoient à un épisode de la Bible : au cadre funeste des invasions barbares en Gaule fait pendant une citation de saint Matthieu invitant à ne pas craindre « ceux qui tuent le corps mais qui ne peuvent tuer l'âme »65 (Rép. 1). La maîtrise des passions renvoie quant à elle à la fournaise dans Daniel (Rép. 2)66. Le répons suivant, évoquant la prédication, semble être une réécriture complète ou une invention (Rép. 3). Le thème des « armes spirituelles » paraphrase l'antienne Sicut tuba (Ant. 10) relatant un propos du saint (Rép. 4). Nicaise est présenté dans sa cathédrale aux côtés de sa sœur Eutropie, entourés de son assemblée de fidèles (Rép. 5). Le thème du bon pasteur et sa détermination à ne pas fuir les Vandales (Rép. 6 et 7) ne se présente plus vraiment comme une action en train de se faire mais plutôt comme une action relatée après coup. Les derniers répons sont consacrés à la décollation (Rép. 8).

Issu d'une production hagiographique assez différente de saint Remi, l'office de saint Vaast brosse également un portrait de Clovis complémentaire (fig. 5), d'après la *Vita* de Jonas de Bobbio, du VII<sup>e</sup> siècle<sup>67</sup> et relate une autre

<sup>64. —</sup> M. Sot, Un historien et son église..., op. cit. (n. 22), p. 372-376.

<sup>65. -</sup> Matthieu, 10, 28.

<sup>66. —</sup> Daniel, 3, 52.

<sup>67. —</sup> L. Brou, « L'Ancien office de saint Vaast... », art. cit., p. 35; MGH, Scriptores Rerum Merovingicarum, III, chap. 6 et 7, p. 409-410.

incursion barbare: Attila, roi des Huns, détruisit l'église et l'action évangélisatrice chez les atrébates, menée depuis le IIe-IIIe siècle<sup>68</sup>. La cité est symboliquement redevenue païenne, comme nous chante cette antienne du second nocturne de l'octave : « là où autrefois il y avait des chœurs de psalmistes, il (Vaast) y trouva un repaire de bêtes sauvages »<sup>69</sup>.

#### Clovis et la « gent » des Francs

L'évocation des barbares revient de droit à un office plus répandu encore que le précédent et antérieur, tant dans sa composition que dans l'ancienneté des textes hagiographiques sous-jacents : l'office de saint Remi<sup>70</sup>, dans lequel le portrait de Clovis tient une place centrale, même si elle n'est pas exclusive. Il est particulièrement intéressant de constater qu'en plus du baptême de Clovis, c'est la férocité de la « gent barbare des Francs » qui est évoquée, souvent de façon métaphorique, par l'intermédiaire de saint Remi : il y a transposition des vertus du saint sur le roi, mais aussi du roi sur le saint<sup>71</sup>. Ainsi, Remi est présenté comme un chef de guerre (bellator invictus), un « triomphateur remarquable » (Ant. 10). Il calme la fureur du Seigneur, mais c'est bien en fait celle des Francs qu'il tempère (Rép. 4). Cette fureur renvoie au temps des invasions barbares, qui introduisent la Vita d'Hincmar : Post vindictam scelerum... L'ère de paix évoquée dans l'office n'est-elle pas la conséquence de la victoire sur les Alamans? Saint Remi « n'est pas armé du bouclier ni de l'épée, mais des mérites de la sainteté » (Rép. 7). Comme Jean-Baptiste, auquel il est volontiers comparé, il est un « chef glorieux, dont le rôle est de conduire son peuple, la gent barbare des Francs, à la foi catholique » (Ant. 19 et Rép. 8). La plupart de ces pièces qui brossent un portrait guerrier de Remi ou de Clovis sont des compositions littéraires et musicales originales, dont certaines auraient pu être intégrées comme telles à la Vita Remigii d'Hincmar<sup>72</sup>.

Grâce à l'impulsion de l'archevêque Hincmar au milieu du IXe siècle Remi est bien devenu un des grands patrons des royaumes francs, des Gaules, comme le chantent toutes ces hymnes composées pour lui dès le VIIIe-IXe siècle (Remigius presul meritis... Francorum Domino gentem peperit lucu-

<sup>68. —</sup> É. DE MOREAU, Histoire de l'Église en Belgique..., op. cit. (n. 28), p. 54.

<sup>69. —</sup> J.-F. GOUDESENNE, Les offices historiques..., op. cit. (n. 4), t. II/2, p. 382.

<sup>70. —</sup> J.-F. GOUDESENNE, « La musique de l'ancien office de saint Remi retrouvée (IXe siècle) », dans Michel Rouche (dir.), Actes du colloque Clovis, histoire & mémoire, Reims, 19-25 septembre 1996, Paris, 1997, p. 111-113.

<sup>71. —</sup> *Ibid*.

<sup>72. —</sup> Il s'agit notamment de l'Ant. 10, Triumphator, entièrement écrite en vers rythmiques et reprise comme telle dans la Vie en prose d'Hincmar. Voir F. BAIX, « Les sources liturgiques de la Vita Remigii de Hincmar », Miscellenea Historica... Alberti de Meyer, I, Louvain, 1946, p. 211-227. J.-F. GOUDESENNE, « La musique de l'ancien office... », art. cit., p.119-120.

lentem...; Remigius presul inclite, patrone gentis Galice...<sup>73</sup>) et qui continueront d'être chantées tout au long des siècles, dans de nombreuses régions qui, selon les avatars de l'histoire, ne faisaient pas ou plus partie du Royaume de France (Aix-la-Chapelle, Cologne, Liège, Italie...). Sinon, c'est l'office de saint Vaast, tout différent dans son milieu d'origine, son époque et ses dépendances hagiographiques qui brosse un portrait du chef franc Clovis, avant son baptême à Reims.

#### Les pouvoirs des saints

#### Baptême de Clovis (fig. 6)

S'il nous paraît évident que l'office de saint Remi est l'œuvre la plus à même d'évoquer cet épisode central et emblématique de l'histoire des Francs, soulignons que Clovis n'y tient pas une place exclusive et aussi importante qu'on pourrait le croire. En effet, la première Vita, dite Vita Remedii, attribuée à un Pseudo-Fortunat, du VIe siècle, passe sous silence cet événement. Comme l'explique M. Heinzelmann, les hagiographes mérovingiens ne semblent guère avoir manifesté d'intérêt pour le baptême de Clovis et c'est plutôt l'époque carolingienne, notamment avec Alcuin puis à sa suite Hincmar, que la réécriture des Vitae mérovingiennes manifeste une préoccupation plus essentielle à ce sujet<sup>74</sup>. Il semblerait donc que c'est sous Tilpin et même peut être sous Hincmar que l'évocation du baptême aurait été interpolée, à partir d'autres textes et peut-être même à partir d'un office antérieur, pour constituer un tout plus homogène<sup>75</sup>. C'est dans le second nocturne des matines que le baptême est évoqué, particulièrement avec l'antienne Gentem francorum reprise intégralement dans la Vita Remigii d'Hincmar. Elle rapporte un moment clé de ce baptême, avec le thème de la sainte ampoule : une colombe apporte du ciel « le divin chrême »<sup>76</sup>. Dans l'office de saint Vaast, plusieurs pièces semblent faire écho à la célèbre apostrophe de saint Remi, rapportée par Grégoire de Tours, Sicambre, depone colla... Lorsque le compositeur de l'office chante ce vers : per quem Christo fera gentium corda perdomuit superba principum colla subegit...<sup>77</sup> Mais elles semblent bien être d'une époque plus tardive, peut-être du milieu du IX<sup>e</sup> siècle.

<sup>73. —</sup> Voir l'édition des textes *infra*.

<sup>74. —</sup> M. Heinzelmann, « Clovis dans le discours hagiographique du VI<sup>e</sup> au IX<sup>e</sup> siècle », *Bibliothèque de l'École des Chartes*, 154:1, 1996, p. 101 et *sqq*.

<sup>75. —</sup> J.-F. GOUDESENNE, « La musique de l'ancien office de saint Remi... », art. cit., p. 119-120.

<sup>76. —</sup> Voir infra, Ant. Gentem francorum.

<sup>77. —</sup> Ant. 22, Presulis summi.

S can't encuenate of ana-וחער ולנטל נוסבר חוסח ולנו-נוותי. 14 grand or dia of which 11. Meman - Con Aurent + Luit न्त्रत मार्काक नार प्रमान मि तामवारि मध्या प्रिक्तान स אותות וווסול ום ביול אציבול מוני alement hi captiner your hour leamp alebaratie Endone He Witenfrance 20.9 ्र केम हान क्रायाच्य निव bonnes ne puer estre dire the com le Wommerces coment or fame contro-Autou Falle Anneur.



Fig. 7. — Le baptême de Sigebert III par saint Amand. Recueil hagiographique de saint Amand (ca 1170). Valenciennes, BM, 500, f° 21. Cliché de l'auteur.

Fig. 6. — Le baptême de Clovis à Reims. Vie de saint Vaast Arras, BM, 307, f° 153v. Cliché de l'auteur.

en français (XIV $^e$  s.).

#### Baptême de Sigebert III, fils de Dagobert (fig. 7)

L'office de saint Amand relate un autre baptême, certes beaucoup moins prestigieux et symbolique que le précédent, mais qui illustre néanmoins les pouvoirs thaumaturgiques du saint tant l'égard des humbles que des membres des familles princières ou royales. Les laudes sont consacrées à l'action évangélisatrice d'Amand dans le Nord de la Gaule et au baptême de Sigebert III, fils du roi Dagobert, qui rehausse de prestige le monastère d'Elnone, jadis fondé sous la protection de ce dernier<sup>78</sup>. La première antienne (Ant. 16) ouvre la série en insistant sur le paganisme encore très répandu dans les contrées septentrionales, se poursuit par la prosternation du roi Dagobert implorant le pardon du saint (Ant. 17) puis par le baptême de son fils malade et condamné, qui répond au sacrement par un *amen* miraculeux le ramenant à la vie et le sauvant de la mort pourtant prédite (Ant. 18-20). Ce passage important de l'hagiographie amandinoise sera repris dans le second office versifié, composé probablement au x<sup>e</sup> ou xi<sup>e</sup> siècle<sup>79</sup>.

#### Guérisons et miracles auprès des filles d'Alaric et de Thierry III, à la cour de Clotaire

Les guérisons miraculeuses sont abondamment illustrées dans les historiae. Mais seules quelques-unes se rapportent aux dynasties royales. Dans l'office de saint Remi, Clovis bien qu'ayant une place centrale, ne détient pas le monopole et son terrible ennemi, le roi wisigoth Alaric, est également secouru par l'évêque de Reims pour sa fille moribonde<sup>80</sup>. Ce récit de la résurrection de la fille du roi occupe quasiment toutes les laudes (Ant. 12-16) ainsi qu'un répons (Rép. 9). Ce récit est lui-même issu de la Vita prima où il occupe une place essentielle. On trouve un récit analogue dans un office dédié au disciple de Remi, saint Thierry, composé probablement vers 900 par Hucbald de Saint-Amand. Les laudes (Ant. 16-21) sont consacrées à la résurrection de la fille du roi Thierry III; le parallèle avec la fille d'Alaric dans l'office de saint Remi, également dans les laudes, trahit sans aucun doute une influence liturgique dans cette composition, car le choix du chapitre XI de la seconde Vita pour les six antiennes ne peut être que délibéré. Thierry III d'Austrasie sera reconnaissant à l'égard de son saint patron : lors de la mort du saint (Rép. 11) on relate sa participation personnelle aux obsèques. Un répons complémentaire ajouté (Rép. 13) le présente en train de porter le saint sur ses épaules pour le conduire en sa dernière demeure. Des remaniements probablement postérieurs à la réforme d'Adalbéron de Reims renforcent les liens entre le monastère de Saint-Thierry et les maires austrasiens<sup>81</sup>.

<sup>78. —</sup> É. DE MOREAU, *Histoire de l'Église en Belgique...*, op. cit. (n. 28), chap. 3,  $\S$  7 (Amand et Dagobert  $I^{cr}$ ).

<sup>79. —</sup> J.-F. GOUDESENNE, Les offices historiques..., op. cit. (n. 4), p. 476.

<sup>80. —</sup> V. Martin-Heinzelmann, « Clovis dans le discours hagiographique... », art. cit., p. 99.

<sup>81. —</sup> J.-F. Goudesenne, Les offices historiques...., op. cit. (n. 4), p. 458.

Un répons de l'office de saint Vaast, issu de la *Vita* d'Alcuin (chap. 3, § 6), elle-même réécriture de la Vita antérieure de Jonas de Bobbio, relate un miracle effectué à la cour du roi Clotaire Ier (chap. 7). Un certain Hocinus convie l'évêque d'Arras<sup>82</sup>. Ce dernier remarque à l'entrée du palais des vases remplis de cervoise dont les uns étaient destinés aux chrétiens et les autres, consacrés par des rites spéciaux, réservés aux païens. Par un signe de croix sur ces amphores, Vaast les réduit en pièces; il chasse des démons, dénonce les artifices de l'idolâtrerie. Cet appel à la conversion (plusieurs convives demandent le baptême à l'issue de ce miracle) renvoie au 5e répons, Qui de rupe, cité plus haut à propos du baptême.

D'autres offices au rayonnement beaucoup plus limité, font également mention de personnages historiques, certes mineurs comme par exemple Adroald et le comte Walbert dans les offices de saint Bertin et de saint Omer<sup>83</sup>. Ou encore, le maire du palais Ebroïn et sa cour dans l'office de saint Léger. Le roi Dagobert apparaît de nouveau très épisodiquement dans les offices de saint Omer et de saint Aubert, postérieurs à l'an mil, dans des chants où l'on évoque le droit de regard du roi sur la nomination des évêques. En revanche, il paraît étonnant que plusieurs saints très importants, dont les offices ont été diffusés au niveau provincial et même « national » ne reçoivent aucune dimension historiographique dans leurs offices : il s'agit de saint Éloi et de saint Médard. Très haut dignitaire du royaume sous Dagobert puis Clovis II, Éloi a recu un office avant le milieu du X<sup>e</sup> siècle<sup>84</sup>, qui ne fait quasiment aucune mention d'ordre historiographique; les passages de la *Vita* Eligii du Pseudo-Ouen qui ont été retenus pour l'office ont été délibérément choisis autour des thèmes moraux et apologétiques et semblent avoir évincé tout récit trop circonstancié. De même, l'évêque de Novon Médard, patron de la dynastie mérovingienne puis carolingienne, dont l'office reçoit une place d'honneur dans l'antiphonaire de Charles le Chauve daté des environs de 870 (Compendiensis), ne développe pas tellement de thèmes avant trait à l'historiographie de la royauté franque<sup>85</sup>. Pourrait-on en déduire que les rois et les puissants ecclésiastiques du royaume, instigateurs des cultes et de leur développement dans la liturgie des églises des Gaules, ne cherchaient pas systématiquement une représentation directe de la monarchie franque dans la célébration du culte divin?

<sup>82. —</sup> É. DE MOREAU, Histoire de l'Église en Belgique..., op. cit. (n. 28), p. 54-55.

<sup>83. —</sup> Une miniature du XIº siècle assez célèbre représente le baptême d'Adroald par saint Omer (Saint-Omer 698, fo 15). C. Deremble, « L'enluminure », Nord roman : Flandre, Artois, Picardie, Laonnois, Zodiaque (La nuit des temps), 1994, p. 293 et pl. 128-129.

<sup>84. —</sup> D'après la date de l'antiphonaire de Noyon (*Paléographie musicale*, t. XVI, Solesmes, 1955). 85. – Édité par R. Jonsson pour le texte littéraire, Historia..., op. cit. (n. 12), p. 206 et J.-F. GOUDESENNE pour le texte musical, Les offices historiques..., op. cit. (n. 4), t. II/2, p. 434 et sqq.

#### Conclusion

La poursuite de la réforme liturgique aux VIII<sup>e</sup> et IX<sup>e</sup> siècles promue tant par le pouvoir royal et impérial que par les communautés ecclésiastiques et les intellectuels, laïcs ou religieux, a favorisé l'émergence d'une création littéraire et musicale extrêmement florissante, renforcée dès l'arrivée en Gaule septentrionale du grand *magister* et conseiller de Charlemagne, Alcuin, à la fin du VIII<sup>e</sup> siècle. Radicalement opposés à une orientation monobiblique de la liturgie souhaitée par Agobard de Lyon<sup>86</sup>, les écoles de Reims et du Nord de la Gaule proposent à la chrétienté latine dans son universalité, bien avant l'élection au siège papal de l'archevêque de Reims, Gerbert d'Aurillac, des antiphonaires dans lesquels les récits historiques relatant des faits et gestes d'une époque plutôt récente, s'inscrivent en contrepoint aux textes scripturaires et séculaires de la Bible.

En effet, la célébration de l'Office divin ne semblait pouvoir exclure la commémoration solennelle dans la liturgie, des grands faits d'une sorte d'*Historia Francorum*, psalmodiée, chantée, déclamée à travers les *gesta* des saints martyrs ou confesseurs, athlètes de Dieu, héros dignes de figurer dans le cycle de l'année liturgique aux côtés de la Vierge Marie, des apôtres et des patriarches de l'Ancien Testament. Ils entraînent avec eux la mémoire de nombreux personnages historiques et véhiculent des représentations, qu'on retrouve dans l'iconographie et qui prennent une place importante dans l'histoire des mentalités médiévales. N'est-ce pas là d'ailleurs, dans cette audace de pérenniser par la liturgie tout un pan non biblique et récent de l'histoire humaine, que l'on pourrait être tenté d'entrevoir un des aspects essentiels de l'unification dite « romano-franque » de la liturgie et de la musique ?

*Mots-clés*: manuscrits, hagiographie, musique (liturgique), liturgie, historiographie, histoire des textes, culte des saints, période carolingienne, Gaule du Nord.

<sup>86. —</sup> Lors de la Contre-Réforme c'est cette même question doctrinale relative à la place du culte des saints dans la liturgie qui sera de nouveau remise en question; beaucoup d'offices locaux seront alors supprimés et remplacés par des textes bibliques.

#### Sigles utilisés

| Ant.  | antienne                                                                                                                                                                                                                          |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Rép.  | répons                                                                                                                                                                                                                            |
| AA SS | <i>Acta Sanctorum quotquot urbe coluntur</i> , Bruxelles, Société des Bollandistes, 1643-1894, 70 vol.                                                                                                                            |
| BHL   | Bibliotheca Hagiographica Latina antiquae et mediae aetatis, 2 vol., Société des Bollandistes (Subsidia Hagiographica, 6), Bruxelles, 1898-1901; supplément, 1911; supplément, éd. Henri Fros (Subsidia Hagiographica, 70), 1986. |
| CAO   | Corpus antiphonalium officii rerum ecclesiasticarum documenta, éd. RJ. Hesbert (Series maior, Fontes, 7-12), Rome, 1963-1979, 6 vol.                                                                                              |

#### Vitae sanctorum citées

Vita Amandi, BHL 332.

MGH

Fulbert de Chartres (?), Vita Autberti, BHL 861.

Guntbert (?), Vita metrica sancti Bertini, BHL 1292.

Pseudo-Ouen, Vita Eligii, BHL 2474.

Fortunat, Carmen et Vita sancti Medardi, BHL 5863 et 5864 (opus geminum).

Monumenta Germaniae Historica.

Seconde Passion anonyme de saint Nicaise, BHL 6076.

Secunda Vita des saints Omer, Bertin et Winoc, BHL 1290; Miracula, BHL 1291.

Pseudo-Fortunat, Vita Remedii (viº siècle) BHL 7150.

Hincmar de Reims, Vita Remigii (ca 870), BHL 7152.

Prima et Secunda Vita Theoderici, BHL 8059 et 8060.

Jonas de Bobbio, Vita Vedasti (ca 642), BHL 8501.

Alcuin, Vita Vedasti (ca 800), BHL 8506.

#### Édition de textes musicaux

Les musicologues ont pour usage de proposer aujourd'hui des éditions diplomatiques des textes notés. La notation carrée, notée sur portée de quatre lignes avec clef est directement transcrite d'après les livres liturgiques des XIIe, XIIIe et XIVe siècles. Au-dessus, on superpose des notations dites neumatiques, très souvent antérieures (du IXe au XIIe siècle), dont l'intérêt est rythmique plutôt que mélodique.

#### Sources:

Saint Amand

Recueil hagiographique de Saint-Thierry de Reims, Vatican, Reg. Lat. 466, fin xe siècle, fo 101. Antiphonaire de Saint-Amand, Valenciennes BM, 114, de la fin du XIIe siècle, fo 120v.

#### Saint Vaast

Liber Miraculorum d'Albert, Arras, BM, 734, ca 1030?, f° 82.

Bréviaire de Saint-Vaast d'Arras, Arras, BM, 465, XIIIe siècle, fo 344v.

#### Saint Remi

Recueil de Notre-Dame de Reims, BNF lat. 5595, fin xº siècle, f° 82.

Bréviaire de Châlons, BNF lat. 1259, XIIIe siècle, fo 356v.

Recueil hagiographique de Reims, Vercelli Biblioteca capitolare 205, fin x<sup>e</sup> siècle, f<sup>o</sup> 137.

#### Office de saint Amand.

A. Amandus sanctissimus (I)

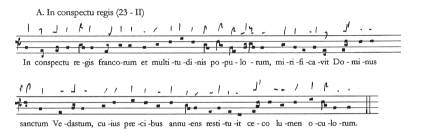


A -man-dus sanc-tis -si -mus at-que re -li -gi - o -sis -si -mus pu - er

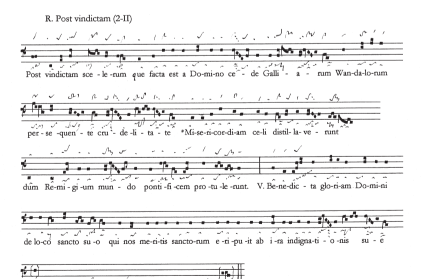


ex chris -ti -a - nis atque incly -tis pa -ren -ti -bus e -di -tus est. e u o u a e

#### Office de saint Vaast.



#### Office de saint Remi.



pro -tu -le -

# CHOIX DE TEXTES (VIII°-XI° siècle)

# Les Invasions barbares

Chants des offices historiques<sup>1</sup>

Sources hagiographiques correspondantes

Office de saint Remi

Post vindictam scelerum que facta est a Domino cede Galliarum

Verset: Benedicta gloria Domini de loco sancto suo, qui nos meritis sanctorum eripuit ab ira indignationis sue. \* Misericordiam celi distillaverunt\* Dum Remigium mundo pontificem protulerunt. Wandalorum persequente crudelitate

Hincmar<sup>2</sup> (BHL 7152), c. 1, § 1, 1-8

diam caeli distillaverunt; cum ad mitigandam gentis Francorum barbarica ferocitate superventuram divinae animadversionis, propter iniquitates perseverantes, ultionem; nundo praesulem a Deo praedestinatum, Remigium pontifi-Galliarum, persequente Wandalorum crudelitate, misericor-Post vindictam scelerum, quae facta est a Domino caede cem hoc ordine protulerunt. (voir chap. 1, § 9, 5-7).

Office de saint Nicaise

In sectatione barbarica dum depopularetur Gallia beatus vir Nicasius, qui die ac nocte meditabitur in lege Domini forma virtutis factus est commisso sibi gregi. Psaume I (Beatus vir) Antienne 3

Antienne 14

Cum sancte eius cervici hostilis gladius iamiamque sineretur imminere, ac martyr almus pium Dominum compellebat voce, adhesit pavimento anima mea Domine.

Répons 1

Cum divino iudicio sineretur in servos Christi grassari ministri antichristi, Nicasius fidelis servuus Domini virtute precinctus animi Verset: Edoctus a Domino non timere eos qui corpus occidunt, animam autem occidere non possunt. In iusticia et timore perstitit animamque suam \*Ad temptationem praeparavit.

Matthieu, 10, 28

Clovis et la « gent barbare » des Francs

Office de saint Remi

Mitigator furoris Domini Remigius presul cui Dominus inter Apostolos principalem gratiam perfectionis tribuit Celestis preco et in terris predo Dei sui precipuus bellator invictus gaudens \* Regnat cum Christo in aeternum. Répons 4

Qui mitigator furoris Domini in tempore iracundiae factus est Hincmar (BHL 7152, édition cit. supra), c. 1, § 9, 7 reconciliatio, et magnificatus a Domino.

<sup>1. —</sup> Pour l'édition complète des offices, v. J.-F. GOUDESENNE, Les offices historiques..., Thèse de doctorat en musicologie, Université de Tours, 1996, t. II/2 et 3.

Édition dans les MGH, Scriptores Rerum Merovingicarum, III, 239-336.

Matthieu 16, 19

Verset: Ouodcumque ligaverit super terram erit ligatum et in celis et quodcumque solverit super terram erit solutum et in celis.

# Répons 11

Hincmar, c. 1, § 8 Gloriosus cultor Dei Remigius Barbarorum doctor egregius ferocitatem gentium perdomuit mores crudelium superavit, \*Victor in Christo populo acceptabilem Domino preparavit. V. Presul Remigius nobilis genere nobilior sanctitate, qui gentem barbaricam Francorum primus perduxit ad fidem catholicam.

### Versus 1

Hic famulus Hincmar Domini sacra membra locavit Oui prius est sanctus mundo quam matre creatus Nam domuit fera corda animo pius ore profusus Vitam defunctis reddens quoque lumina caecis Sicambrae gentis regia sceptra sacrans Nonaginta quidem sex cum compleverat annos Sexaginta simul bis septem manserat annis Idus iam plenas cum Ianus mensis haberet Bis denos binosque gerens feliciter annos Splendida lux nostras deseruit tenebras Istius urbis honor presul et orbis amor Sorte Dii sumpsit pontificale decus Egerat et vivens plurima mira satis Emeritus miles premia digna capit. Dulcis Remigii ductus amore pio Et magnus dictus caelitus ore Dii

## Hymne 1

aus cum Sancto Spiritu secula seculorum. Remedium prestrans magnum, Francorum Domino gentem, Subveniat nunc magnificus, Remigius presul meritis, Hic menbris redolendo, Semper sit per infinita, Deo Patri atque nato, Eterne patrie cives,

sacris pius ac venerandus nostris quoque votis precibus miserorum ore quo mereamur peperit luculentam ortuque venustus

Versus 2

Oui sextus decimus sub hac radiante lucerna sdem Hincmarus primus hac sede sacerdos Fer centum fuerant fres et deni quater anni l'ertius et Karolus regni componeret actus psius is precibus caelesti in sede locetur Quod Deus est anno Virgine natus homo Octimber primam cum daret atque diem Octingenteno quinquagenoque secundo Annis septenis quinis ac mensibus egit Ac tercentenus octavus tangeret annus Quem terris coluit verus amator amen. Hic iustus Domini quo petit astra poli Pastoris curam hec recolenda patrans Quo vite Francos gurgite lavit ovans Post triginta loco constitit et numero Remigius Remis munia cara dedit

### Hymne 3

et necdum corpus possidens, quem nasciturum mysticus, Oui clerum sive populum, Post hec bellator optimus, Qui matrem diu sterilem, et perduellum Frantiam, desuetum sorte bellica, Pro tantis ergo meritis, inductus stola candida, Remigi presul inclite,

quam dedit innocentia. Amen ecisti Christo subditam eternis gaudet praemiis. requenti cede territum vicinis notus factus es. patrone gentis Galice prenuntiavit angelus. ecisti prole nobilem vicisti tetros spiritus. ope servasti celica.

# Office de saint Vaast

Répons 2
 Hic est Vedastus Leucorum sentibus ortus
 \* Quem fama celebrior verbum Dei praedicaturum
 Hludovi<<>> oregi socium itineris ascivit.

Verset: Quatinus per singulos itineris sui gressus, saluberrimis ab eo imbueretur doctrinis.

• Répons 4

Dum ergo iter carperet cum rege sacer Vedastus
nec mortale sonans caelestia pertractaret
Te courenit caeco lumen restituit et cor principis in fide solidavit
Verset: Sensit itaque vir Dei virtutem sibi adesse supernam
et totum se in sacras effudit preces.

voir Office de saint Martin, Répons 13

Alcuin<sup>4</sup> (BHL 8506), c. 1 § 3 (7) (...) quatenus per singulos itineris sui gressus saluberrimis ab eo imbueretur doctrinis

Alcuin, c. 2 § 1 (8)

(...) lumen reddidisse oculorum (...) iter agentibus illis (...).
Non aurum posco, nec argenteum, sed ut mihi lumen per sanctitatis tuae precese restituat oculorum. Sensit itaque vir Dei virtutem sibi adesse supernam (...) totumque se in sacras effudit preces, in Divina Iidens pietate (...)

# Le baptême de Clovis

# Office de saint Remi

Antienne 8
 Presul Remigius gaudens baptismi tempora preparavit
 et impletis misticis sacramentis regem cum populo baptizavit.
 Verset: Quo devotus esse inciperet miles Christi, qui fastu terreni gloriabatur imperii.

Antienne 9

Gentem Francorum inclitam simul cum rege nobili beatus Remigus sumpto celitus crismate sacro sanctificavit gurgite aque Spiritus sancti plene ditavi munere.

Aerset: Qui dono singulari gratie in columba apparuit et divinum Chrisma celitus pontifici ministravit.

Antienne 19

Praesul Remigius nobilis genere nobilior sanctitate qui gentem barbaricam Francorum primus perduxit ad fidem catholicam.

Hincmar (BHL 7152, édition cit. supra), c. 4

Hincmar, c. 4, § 17 (63), 1-8; 19, 8-9; Godescalc, op. cit., n° 108 Gentem Francorum<sup>5</sup>. Sanctificato autem fonte, nutu divino chrisma defuit. (...) Pontifex, oculis ac manibus protensis in caelum, coepit tacite orare cum

lacrimis. Et eccel subito *columba* nive candidior attulit in rostro ampullulam *chrismate* sancto repletan, (...) Baptizantur autem de exercitu eius tria milia virorum, exceptis parvulis et mulieribus.

Hincmar, c. 1, § 8

et beatus R. gentem Francorum a tenebris ignorantiae ad lucem perducturus Evangelii...

<sup>3. —</sup> J.-F. Goudesenne, Les offices historiques..., op. cit., t. II/1, p. 253.

<sup>4. —</sup> Édition dans les Monumenta Germaniae Historica, Scriptores Rerum Merovingicarum, t. III, p. 414-425.

<sup>5.—</sup> Godescalc d'Orbais (Ix\* s.), Œuvres théologiques et grammaticales, opus 2 n° 11, éd. Cyrille Lambot, Spicilegium sacrum Lovaniense, XX, Louvain, 1945. Sur cet auteur carolingien, on consultera l'art. de G. MATHON, Dictionnaire d'Histoire et de Géographie Ecclésiastique, 121, 1985.

Verset: Ouem dignissime ut summum venerantur apostulum quoniam primitie apostolatus eius ipsi sunt in Domino.

Répons 8

Presul Remigius nobilis genere nobilior sanctitate

\* Qui gentem barbaricam Francorum primus perduxit ad fidem catholicam. et pietatem clementissimi cordis ostendebat in lenitate sermonis. Verset: Sinceritatem mentis vultus sui serenitate monstrabat

Office de saint Vaast

Antienne 22

Presulis summi ac doctoris egregii votis sollempnibus beati Vedasti festa celebremus ut per quem Christo fera gentium corda perdomuit superba principum colla subegit eius nos precibus muniat et ad gaudia superna perducat.

Antienne 24

Sacratissimi viri huius sacra Francorum rex est praedicatione imbutus et ad fontem vitae perennis deductus.

Antienne 25

Sacer Vedastus comes regi factus caeco ad se clamanti lumen reddidit ac regem populumque fide solidavit.

O viros admirabiles Remigium ac Vedastum Antienne 26

per quos rex cum gentes Francorum baptismo donatus est et saluti.

Antienne 27

Ambo propemodum pari pietate patres, hic doctrina fidei ille et unda baptismi.

Répons 3

/edastus igitur festinantem ad vitae fontem deducebat regem \* Remigius autem pontifex summus venientem abluebat.

Verset: Ambo poene pari pietate patres sed Vedastus monita salutis dabat.

Répons 5

\* Ipse per beatum Vedastum de sicco vase vinum manare concessit Qui de rupe arida sitienti populo fontem aquae vivae produxit ac suos poculo mirabili satiavit.

Verset: Cum pocula vitae vir Domini cuidam propinaret amico qui in Chana Galileae aquas convertit in vinum.

primitiae: v. 1 Co, 15, 20; 15, 23; 16, 15 et Apoc. 14, 4

provient de l'antienne 19

Pseudo-Fortunat (BHL 7150), § 3, 1-3

et pietatem clementissimi cordis ostendebat in lenitate sermonis. Sinceritatem mentis vultus sui serenitate monstrabat

Luc 1, 46 et Alcuin (BHL 8506, édition cit. supra) c. 1, § 1 (5)

Alcuin, c. 1,  $\S$  3 (7) (...) Rev (...) (...) servorum Christi sacra *imbui praedicatione*, et sancti baptismatis ablui sacramentis.

v. Alcuin, c. 1, § 3 (7) et Psaume 4

Ionas de Bobbio<sup>6</sup> (BHL 8501), § 5; Alcuin, c. 1, § 3 (7)

Alcuin, c. 1, § 3 (7)

Ambo propemodum pari pietate patres : hic doctrina fidei ille et unda

Alcuin, c. 1 § 3 (7)

Hic ad fontem vitae festinantem deducebat regem : ille in fontem salutis aeterne venientem abluebat. Ambo propemodum pari pietate patris: hic doctrina fidei, ille baptismatis unda.

Alcuin, c. 2, § 4 (11)

(...) qui de arida petra sitienti populo fontem aquae vivae produxit, vel in Cana Galileae aquam in mirabilis vini convertit saporem;

(...) gratias Deo agens, alacri animo venienti et suis sociis propinavit

<sup>6. –</sup> Édition dans les Monumenta Germaniae Historica, Scriptores Rerum Merovingicarum, t. III, 406-414.

Antienne 29

Mirum et modum sacerdos Dei Vedastus de arido ligno vinum produxit

Galileae aquam in mirabilis vini convertit saporem.

Antienne 30

ipse suo Vedasto de vase sicco vinum optimum propinari fecit amico. Qui in Chana Galileae latices convertit in vinum

Hymne 2

Alcuin, c. 2, § 4 (11), cf. supra

Qui de arida petra sitienti populo fontem aquae vivae produxit, vel in iussu illius qui de rupe arida aquas manare praecepit.

Alcuin, c. 2, § 4 (11) et Jonas de Bobbio, § 4

Vel in Cana Galileae aquam in mirabilis vini convertit (voir supra) (...) et vas vino optimo (...) et suis sociis propinavit amico.

# Le baptême de Sigebert III d'Austrasie

Office de saint Amand

Reductus ab exilio prostrato sibi Regi ac veniam deprecanti. Antienne 17

Antienne 18

Fatigatus tandem precibus assensum regi prebuit quod filium eius ipse patronus sacro fonte ablueret.

Antienne 19

qui fatebatur non plus a nativitate habere quam dies quadraginta. Accepit igitur vir sanctus puerum in manibus

Antienne 20

atque tacentibus universis clara voce respondit amen. Quo facto catecumino aperuit Dominus os eius

Répons 23

Dum vero ad fontem baptismatis vir sanctus benediceret filium regis \* Aperuit Dominus os eius et expedite amen respondit

Verset: Erat autem infans fere quadraginta dierum et finita prece ceteris tacentibus.

Vita prima<sup>7</sup> (BHL 332), c. 17,2 (...) rex beatissimum A. magno repletus est gaudio *prostratus*que pediquod in eum perpetraverat veniam largire dignaretur. Sed ille (...) faci bus atque veniam beati viri clementissime, indulsit depraecabatur (...) nus in se perpetratum lementissime indulsit.

Tandem igitur fatigatus praecibus amborum, facturum se esse promisit. (...) Statimque eo regenerans sacro baptismate, inpositoque nomine Sygisberto (...) id., c. 17,4

(...) qui ferebatur non plus a nativitate habere dies silicet quam qua draginta.

Accepto igitur vir sanctus in manibus puerum benedicensque eum

caticuminum fecit. (...) aperuit Dominus os pueri atque audientibus cunctis, clara voce respondit : « Amen ».

id., c. 17,5, voir supra

<sup>7. —</sup> Édition dans les MGH, Scriptores Rerum Merovingicarum, t. V, p. 428-449.

# Guérisons des filles d'Alaric et de Thierry III

Saint Remi et Alaric, roi wisigoth

Antienne 13

Remigius meritis gloriosus filiam nobilium Alarici precibus ex ipsis inferni claustris redivivam reddidit parentibus. Verset: Potest certe nunc plebem suam aeterne mortis periculo liberare.

Antienne 21

Remigius nos virtutes operatus est et omnis terra repleti meritis gloriosus benedicti filiam Alarici precibus ex ipsis inferni claustras redivivam reddidit parentibus.

Saint Thierry et Thierry III d'Austrasie

Antienne 16

Vir Dei Theodericus curacionum gracia repletus credens divinam sibi clemenciam affuturam palacium filiam regis visitaturus petiit quam tamen mortuam invenit.

Antienne 20

Mirum in modum subito membra mortua in redivivam redeunt comam et vite redditam simul cum sanitate se esse obtentu beati Theoderici omnibus puella predicat.

Clotaire

Office de saint Vaast

 Antienne 34
 Imitator Domini presul Vedastus invitatus ad regis prandium ibi et doemonum est potestas expulso et virtus Christi miraculo manifestata.

Répons 9

• Nepons 9

Invitatus ad prandium sanctus Dei sacerdos
Christi exemplum secutus assensum praebere non abmit
\* Ut verbum vitae convivarum cordibus artius infunderet

Hincmar, c. 3, § 14 (40), 3; 15 (41), 19-20 (d'après Pseudo-Fortunat, § 8, citée par Godescalc, op. cir., n° 106 Remigius meritis gloriosus filiam

Alarici Et quoniam apud Alaricum regem Gothorum (...) « double » de A 13 (Hincmar, c. 3); citée par Godescalc, op. cit., n° 106

Vita II (BHL 8060), § 11,1

(...) quemque gratia curationum repletum in spiritu videbat, (...) et palatium regis, credens divinam sibi clementiam adfuturam, fetinus puellam visitaturus petiit.

14., § 11,5

Mirum in modum subito membra mortua in redivivam redeunt formam (...) et vite redditam simul cum sanitate se esse obtentu beati Theod. Omnibus predicat.

Alcuin c. 3, § 6 (17)

Igitur quidam nobilis Francus (...) vocavit ad prandium (...). Qui domum intrans more sibi cervisia adstabant plena (...). (...) destructa crepuerunt et quicquid liquoris habuerunt, in terram effuderunt. (...) diabolica in his latuit liquoribus potentia (...).

Jonas de Bobbio, § 7; Alcuin, c. 3, § 6 (17)

Igitur quidam nobilis Francus (...) vocavit ad prandium (...). Qui domum intrans more sibi solito, dextera extenta, omnia sanctae Crucis vexillo signavit. Quaedam vero vascula ibi cervisia adstabant plena

(...). (...) destructa crepuerunt et liquoris habuerunt, in terram effuderunt. (...) diabolica in his latuit liquoribus potentia (...).

et doemonum commenta fugaret.

Verset: Extenta namque dextera crucis signum vasis impressit fugans larvam ex liquore fuso miraculo coruscavit.

## Hymne 1

Esse concentum Dominique templum Lux fuit cecis baculusque claudis Et tibi compar utriusque semper Tempore secli. Lumen ablatus citius rependit Laude Vedastum. Sumere lumen. Plurima terris. Nocte dieque. Gaudia vitis. Hic pius pastor gregis atque iutor, Signaque fecit paradisiaca, Summa virtutum viguit per ipsum Vase nam sicco dederat amico, Lustra belvarum dedit angelorum, Atrebatensem modulando patrem, Ac decacordo roborare psalmum, Voce iocunda resonemus omnes, Obvius ceco comes ipse regis, Unde cernentes meruere cordis, Laus Deo Patri geniteque proli, Spiritus alme Deus unus omni,

Laudibus sacris studium ferentes

Caritas cunctum superans carisma