\

Musique

David Fiala, Daniel Saulnier

» To cite this version:

David Fiala, Daniel Saulnier. Musique. Mazel, Florian. Nouvelle histoire du Moyen-Age, Seuil,
pp-811-819, 2021, 978-2-02-146035-3. halshs-04910789

HAL 1d: halshs-04910789
https://shs.hal.science/halshs-04910789v1
Submitted on 31 Jan 2025

HAL is a multi-disciplinary open access L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
archive for the deposit and dissemination of sci- destinée au dépot et a la diffusion de documents
entific research documents, whether they are pub- scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
lished or not. The documents may come from émanant des établissements d’enseignement et de
teaching and research institutions in France or recherche francais ou étrangers, des laboratoires
abroad, or from public or private research centers. publics ou privés.

Distributed under a Creative Commons Attribution - NonCommercial - NoDerivatives 4.0
International License


https://shs.hal.science/halshs-04910789v1
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://hal.archives-ouvertes.fr

D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris, Seuil, 2021

Version auteur de 'article paru :
David Fiala & Daniel Saulnier, « Musique », éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris,
Seuil, 2021, p. 811-819.

Musique

Les musiciens du Moyen Age européen ont posé, parmi une infinité de possibles et en intégrant
des héritages théoriques épars de I’Antiquité, des lignes directrices bien particulicres a la
musique occidentale. La musicologie s’est développée au XIX° siécle avec la conviction de la
supériorité de cette tradition, qui repose sur deux inventions médiévales : la polyphonie et la
notation. Ni I’une ni ’autre ne sont I’apanage de I’Occident mais la primauté presque absolue
qu’il leur a ensuite accordée, érigeant 1’écriture polyphonique en principe de composition, est
sans équivalent. Son corollaire est le primat de la partition.

L’eurocentrisme de la musicologie est, comme dans toutes les sciences historiques, en cours de
reconfiguration par 1’¢élargissement de la discipline a toutes les musiques sans exception. En
retour, cet élargissement affine la compréhension des spécificités occidentales : face a la
diversit¢ du monde, la primauté que cette tradition a accordé a 1’écriture et a la polyphonie
révele plus profondément un primat du paramétre des hauteurs, au détriment du timbre et du
rythme. Le systéme rythmique de la musique occidentale a en effet ét¢ développé, entre les XII¢
et XIVe siecles, a une fin précise : la coordination des différentes voix de la polyphonie. Il
repose sur la proportionnalité arithmétique des durées : toutes ses valeurs rythmiques sont des
multiples les unes des autres, afin de permettre 1’alignement des différentes voix tout en
préservant une certaine variété. La primauté des hauteurs se manifeste ¢également dans les
préférences occidentales en matiere de timbres : son modele originel étant la voix humaine, les
instruments qui s’en rapprochaient le plus ont été privilégiés, pour garantir la continuité et la
stabilité¢ du son, permettant un meilleur contréle des hauteurs. Ainsi, les cordes frottées et les
vents ont été structurellement préférés aux percussions (a hauteur indéfinie ou incertaine) et
aux cordes pincées (instables), utilisées de fagon plus ornementale.

C’est avant tout sur la base d’un corpus écrit que peut s’¢laborer une histoire musicale. Mais
les notations conservées ne forment qu’une infime portion de la musique qui fut exécutée et
écoutée au Moyen Age. L’iconographie donne a voir d’innombrables instruments de musique,
cordes pincées et frottées, cuivres, flltes, anches, percussions, orgues, etc. Guillaume de
Machaut livre en 1356 dans son Reméde de Fortune une étourdissante énumération de plus de
vingt instruments. Les comptabilités de cour attestent I’activité de ces joueurs d’instruments,
comme les treize ménestrels du roi de France Jean II le Bon en 1350, désignés comme
trompeurs, joueurs de naquaires, de demy canon, de cornet, de guiterre latine, de fluste de
Behaigne, de trompette, de vielle ou de guiterne moresche. Le paysage sonore du Moyen Age
bruissait d’instruments mais le corpus écrit de la musique médiévale ne concerne que les voix.
L’estampie devint le principal genre de musique instrumentale (& danser), mais seuls deux
manuscrits (produits v. 1300 et v. 1400) transmettent seize estampies, uniques exemples de
musiques pour instruments a avoir été notées au Moyen Age. En dehors de ces fragments, la
musique médiévale notée reléve du chant.

Cet ¢état de fait résulte, comme pour I’écrit textuel, de la maitrise de I’écrit musical par les clercs.
D’un point de vue social, le monde de la musique médiévale est divisé¢ entre les clercs
musiciens, formés comme enfants de cheeur dans les églises ou ils font ensuite carriére, et les




D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris, Seuil, 2021

instrumentistes (ménestrels, jongleurs, etc.), qui transmettent leurs savoirs oralement et
s’organisent dans certaines villes en corporations de métiers.

Les deux innovations fondatrices de la musique occidentale sont contemporaines : elles datent
du IX¢ siecle. Elles sont cependant disjointes, relevant de principes et répondant a des finalités
indépendantes, voire antagonistes : la notation fixe, la polyphonie libére. Leur rencontre, par le
passage a D’écrit de la polyphonie au cours des XI®-XII® siécles entraina une troisieme
innovation : la mesure mathématique du temps musical. C’est la dialectique entre ces
phénomenes qu’une histoire de la musique médiévale peut chercher a retracer.

Le plain-chant et la notation musicale

Le coeur de ce que, dans la culture du Moyen Age, nous désignons sous le nom de « musique »
est constitué par le chant des messes et des offices célébrés dans les églises. Souvent connu
sous le vocable de chant « grégorien », ce plain-chant romano-franc est un corpus liturgique
latin qui résulte d’un croisement de traditions. Si la romanisation des liturgies gallicanes
correspond bien a une interaction entre Nord et Sud, les lointaines origines syro-palestiniennes
de ces liturgies font aussi de ce chant le produit d’une rencontre entre Orient et Occident.

Eclos a la fin du VIII® siécle dans le triangle Lyon-Aix-la-Chapelle-Rouen, ce chant a émergé
et s’est fixé dans une totale oralité. Dés I’ Antiquité, en effet, nous disposons de recueils de
pricres et de listes de péricopes (passages de la Bible lus lors des messes). Le VIII® siécle voit
I’efflorescence de descriptions liturgiques d’une rare précision dans les Ordines romani. Mais
pour ce qui concerne les chants du propre de la messe, confiés a des solistes ou a la schola
cantorum (le petit cheeur), les textes mémes sont inconnus avant le milieu du IX° siecle. Que
dire alors de leurs mélodies, lorsqu’on se souvient de I’affirmation péremptoire d’Isidore de
Séville : « Si les sons ne sont pas retenus de mémoire par I’homme, ils sont perdus car on ne
peut les écrire ».

Trois personnages autorisés attestent la qualité des plains-chants antiques et le charme qu’ils
exercaient sur leurs auditeurs : a Milan, Augustin pleure en entendant les psaumes ; a Rome,
Grégoire est amené a réglementer le chant des solistes ; et a Tours, un autre Grégoire décrit le
premier concours de chantres gallicans en présence du roi Gontran. Le plain-chant romano-
franc devait cependant connaitre une exceptionnelle postérité. Instrument d’unification de la
culture du royaume puis de I’Empire carolingiens, ce chant d’église rencontre de facon
imprévisible ce que Boéce a transmis a 1’Occident latin — non sans erreurs ni approximations —
de la théorie de la musique grecque antique. C’est dans le contexte de la « renaissance
carolingienne » qu’il est possible de comprendre 1’extraordinaire et imprévisible destinée du
plain-chant. Dans leur démarche de promotion de cette plénitude des savoirs antiques qu’on
appelle les arts libéraux, les lettrés carolingiens copient, archivent, commentent et glosent les
textes antiques. La musique, ou harmonie, est le quatriéme des arts du nombre.

Ceux qui enseignent dans les écoles cathédrales et abbatiales, ceux qui y étudient, comme ceux
qui copient et glosent dans le scripforium, tous possédent en commun un objet musical
familier : ce plain-chant d’église qu’ils pratiquent a longueur de jours et de nuits. C’est dans ce
corpus que les maitres choisissent des exemples pour illustrer leur enseignement et que les
¢tudiants s’exercent a des cas pratiques. Et c’est encore sur ce corpus que les théoriciens testent
ce qu’ils ont compris du grand systéme parfait, des tons de transposition et de la notation
alphabétique.



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris, Seuil, 2021

Au fond, dans le domaine musical, le Moyen Age assiste a la naissance d’un monstre : la théorie
occidentale de la musique. Cette théorie se déploie principalement dans la définition du concept
de mode et I’¢laboration d’une notation, problématiques qui sont loin d’étre indépendantes :
dans I’un et I’autre cas, ce sont les considérations mélodiques qui dominent la réflexion, alors
que les questions rythmiques apparaissent pratiquement négligées.

Modus : 1e mode. Boéce emploie le mot latin dans son traité¢ De institutione musica, en croyant
clarifier ces noms de peuples (dorien, lydien, phrygien) qui apparaissent chez Platon et les
théoriciens de la Grece antique. Dépourvu a I’origine de toute signification musicale, ce mot
renvoie plutdt a la notion de mesure. C’est Augustin qui ’avait introduit dans le champ lexical
de la musique, en vue de définir de la musique comme « science du mouvement bien réglé ».
Tout au long du Moyen Age, les théoriciens vont ceuvrer & appliquer ce mot au plain-chant, &
le doter d’un contenu et a le commenter, jusqu’a en faire un pilier de la théorie musicale des
siécles postérieurs

Neuma et nota. L’émergence de la notation occidentale reste a bien des égards énigmatique.
Globalement, la représentation des chants semble s’introduire dans les manuscrits en trois
phases : le texte au IX°¢ siecle, le dessin intuitif des neumes au X¢ siécle, puis la portée avec ses
notes au Xl¢siecle. Le fait qu’aucun livre contenant le texte des quelques milliers de plains-
chants en circulation ne soit attesté avant la fin du VIII® siecle constitue le meilleur t¢émoignage
du caractere oral de cette culture. Cependant, derriére 1’apparente linéarité de ce processus, des
tendances diverses sont a I’ceuvre.

Une caractéristique de 1’école carolingienne et médiévale est qu’elle ne connait pas de
professeurs, mais des lecteurs. L’enseignement des arts libéraux, comme de la philosophie et
de la théologie, y est congu comme le commentaire oral d’un texte faisant autorité. Un avatar
de ce commentaire apparait dans les marges du texte de référence, et surtout entre ses lignes,
sous forme de glose interlinéaire. Cette considération, jointe a la prépondérance de la
grammaire dans la culture de I’époque, explique pourquoi, dans leur immense majorité, les
représentations du chant apparaissent entre les lignes de I’écrit et sont affectées aux syllabes du
texte. Ces premiers signes musicaux, les neumes, sont compris et €¢laborés comme une
grammaire.

Les théoriciens carolingiens, commentateurs inlassables de Boece, connaissent et signalent
I’existence de ces neumes comme I’atteste le De Harmonica institutione de Hucbald :

Actuellement en usage [ces signes] sont formés de figures diverses variant selon les
régions, [qui peuvent] aider a la remémoration. C'est, en effet, par un chemin toujours
incertain qu'ils conduisent le lecteur [... Mais ils] ne doivent pas étre tenus pour tout a
fait inutiles ; ils apparaissent méme trés utiles pour montrer la lenteur ou la vitesse du
chant, et lorsqu’un son contient une sonorité tremblée, ou comment des sons s unissent
en un seul ou se distinguent I’un de 1’autre, ou encore s'ils se ferment vers le haut ou
vers le bas [ce que les lettres] ne peuvent absolument pas exprimer.

Mais ils sont dans une autre logique. Sans grand succes, ils multiplient les plus improbables
tentatives pour appliquer au plain-chant la notation alphabétique, dans le cadre d’un étalement
vertical des graphies. Au bout du compte, ces efforts ne laisseront d’autres traces dans la
notation que les clefs de la portée musicale.



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris, Seuil, 2021

Face a I’extréme précision atteinte en un siecle et demi dans la fixation des hauteurs mélodiques
et I’¢laboration des concepts de consonance et de diaphonie, 1’absence presque systématique de
considérations rythmiques dans les traités médiévaux apparait tout a fait remarquable.

Si les théoriciens n’ont pas éprouvé le besoin d’aborder la question rythmique, c’est tout
d’abord parce qu’elle ne se posait simplement pas. Quelle que soit sa sophistication et son degré
d’ornementation, le chant des solistes, comme celui de la schola cantorum, s’enracine toujours
dans la cantillation rituelle des origines. C’est donc la parole, musicalisée par la voix du chantre,
qui commande le rythme de la composition. L’Occident latin est dominé par les lois de la
grammaire et de la rhétorique. Ce sont donc les dynamismes de la parole latine, a ses différents
niveaux, depuis la syllabe jusqu’a la phrase, qui déterminent, conformément a la grande
tradition oratoire, le mouvement rythmique : « la musique est la science du mouvement bien
réglé ». Cette perspective se voit vigoureusement encouragée dans la promotion accordée par
la « renaissance carolingienne » a 1’ars bene dicendi (« 1’art de bien dire », la rhétorique). Elle
laisse une latitude considérable a 1’art des chantres, difficile a comprendre une fois la pensée
musicale formatée par les théories rythmiques ultérieures, I’'usage de la partition et la figure des
« grands » compositeurs.

D’ailleurs, méme s’ils avaient voulu traiter la question, les théoriciens carolingiens n’auraient
pas disposé des outils nécessaires. La mathématique latine est encore trés limitée a I’époque et
dépourvue du concept du zéro. Les chiffres indo-arabes arrivés avec les conquérants arabes
restent pratiquement confinés dans la péninsule Ibérique, symboles d’une religion hostile. 11
faut attendre le début du XIII® siecle pour les voir introduits en Italie dans les traités de
Fibonacci, mais leur réception compléte ne sera acquise qu’au XV* sie¢cle. Le développement,
un peu plus tard, de la technologie de 1’horloge mécanique, 1i¢ a de nouvelles représentations
des astres, favorise I’émergence d’une toute nouvelle conception du temps.

Du c6té de la musique elle-méme, on assiste alors a une virtuosité croissante des voix
supérieures de la polyphonie. C’est dans une dialectique, somme toute classique, entre
chanteurs et théoriciens, que se développe au XIVe siécle un « art nouveau de la musique » :
Ars nova musicae. Comme le temps, celle-ci est devenue mesurable. Dans un premier temps,
les graphies traditionnelles du chant, dues originellement a la forme de la plume et a la maniére
de la tenir, se voient attribuer une nouvelle signification, dans la ligne d’une proportion encore
approximative du simple au double entre les valeurs. Au tournant des XIVe et XVe siccles, de
nouvelles divisions se révelent nécessaires pour affronter la virtuosité et les énigmes
sophistiquées de 1’Ars subtilior. C’est au cours de cette période qu’émerge en latin, puis en
frangais, le mot qui désignera désormais le chant traditionnel, a la base de tout cet édifice :
cantus planus, plain-chant, c’est-a-dire chant simple, non soumis a la mesure.

La polyphonie

L’invention de la polyphonie occidentale est une conséquence paradoxale de la volonté des
autorités de fixer et uniformiser la liturgie, initiée par le pouvoir carolingien et réitérée a chaque
réforme ultérieure. L’obligation faite au clergé de chanter immuablement, années apres années,
les mélodies prescrites par le cycle liturgique annuel, stimula I’inventivité de ses membres,
particuliérement des plus spécialisés dans le chant. Cette créativité s’exprima dans la pratique
des tropes, qui consistait a augmenter une picce de plain-chant préexistante en lui ajoutant de
nouveaux textes, de nouvelles portions musicales, ou les deux. La polyphonie reléve de la méme
stratégie de contournement mais dans I’immédiateté de la performance. Elle est originellement
un mode d’exécution particulier du plain-chant : alors qu’un chanteur chante le plain-chant (vox



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris, Seuil, 2021

principalis), un autre chante une mélodie nouvellement inventée (vox organalis), différente de
la premiére mais formant avec elle une combinaison la plus harmonieuse possible.

Cet art de combiner de nouvelles mélodies a un plain-chant préexistant fut successivement
désigné, avec des usages fluctuants, par les termes de diaphonia et d’organum, puis de déchant
(XTII€ siecle, discantus ajouté au cantus) et enfin de contrepoint (XIV® siecle, contrapunctum
ajouté aux points, puncta, c’est-a-dire aux notes de la mélodie grégorienne notées sur la portée
musicale du livre liturgique). Si cette derniére dénomination fait référence a I’écrit, le
contrepoint n’en est pas moins une pratique orale et instantanée, connue notamment sous le
nom de « chant sur le livre », le livre désignant ici le livre liturgique posé sur le lutrin présentant
le seul plain-chant, a partir duquel les chantres inventaient une ou plusieurs mélodies
complémentaires pour en produire une réalisation polyphonique. Pour ce faire, musiciens et
théoriciens ont élaboré progressivement un corpus de principes et de régles définissant les
meilleures techniques pour produire les combinaisons les plus satisfaisantes, d’abord a deux
puis a trois et quatre voix, voire plus. Issu d’une pratique d’exécution musicale, une
improvisation, le contrepoint passé a 1’écrit devint peu a peu, pour plusieurs si€cles, synonyme
de ce que nous appelons composition musicale.

Si les premicres €vocations de techniques contrapuntiques apparaissent des la fin du IX¢ siécle
dans des descriptions théoriques, et si plusieurs collections isolées offrent ensuite des exemples
de répertoires polyphoniques notés (Winchester, Chartres, Limoges, Compostelle), le premier
corpus a avoir atteint un volume, une stabilité et une diffusion comparables a celle du chant
grégorien fut produit a Notre-Dame de Paris a 1’époque de la construction de la cathédrale
gothique, entre la fin du XII® et la premiere moitié du XIII® siecle. Les seules informations
concernant cette « école de Notre-Dame » ont été transmises par un théoricien anglais écrivant
pres d’un siecle apres, qui offre le nom des deux premiers créateurs de polyphonie de I’histoire
de la musique : maitre Léonin, « le meilleur organista, qui fit le grand livre d’organum » et
maitre Pérotin, « le meilleur discantor, qui 1’a révisé ».

Quatre manuscrits apparentés, copiés a partir du second quart du XIIIe sicle, transmettent des
mises en polyphonie a deux, trois et quatre voix de plus d’une centaine de pi¢ces de plain-chant
pour les fétes solennelles de I’année, la plupart en plusieurs versions, soit au total plus de deux
cents organa complets et des centaines de clausulae (réalisations polyphoniques de brefs
extraits de plain-chant, la encore avec de nombreuses versions alternatives). Ces polyphonies
concernent des portions bien précises de certains plains-chants : celles réservées a un soliste.
La célébration liturgique alternait donc du chant choral monodique, chanté par tout le clergé
réuni dans les stalles du cheeur (des dizaines de chanoines et autres clercs) et des moments de
polyphonie réalisés par quelques solistes (les organistae) réunis au lutrin situé au milieu du
cheeur, face a I’autel.

A partir du moment ou les chantres de Notre-Dame imaginérent de superposer au plain-chant
non plus une seule autre voix mais deux ou trois, le défi essentiel devint la synchronisation
rythmique de ces voix supérieures. Il fut surmonté par I’établissement d’un systéme théorique
et graphique de modes rythmiques, dont 1’¢laboration résulte de toute évidence du croisement
de savoirs pratiques et théoriques, autrement dit de la proximité entre Notre-Dame et
I’université.

De méme, les regles qu’appliquaient les chantres pour élaborer les combinaisons polyphoniques
jugées les plus satisfaisantes s’ancrent dans le savoir théorique de ’acoustique pythagoricienne,
qui fondait I’enseignement de la musique au sein du quadrivium. Cette science établit le degré



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris, Seuil, 2021

de consonance de tous les intervalles grace a 1’expérience de la division du monocorde, rare
exemple de manipulation de quantités continues dans un monde arithmétique discret : la moitié
d’une corde vibrante produisant 1’octave supérieure de la vibration de la corde compléte,
I’octave se définit par le ratio 2:1. Or, ce ratio le plus simple (aprés I’unisson, 1:1) se trouve
¢galement correspondre a l’intervalle le plus consonant. Le degré de consonances des
intervalles fut donc défini par la simplicité de leur expression numérique, 1’octave (2:1), la
quinte (3:2) et la quarte (4:3) étant qualifiées de consonances parfaites, les tierces et sixtes de
consonances imparfaites, et le reste de dissonances. Mais si la musique fut bien congue au
Moyen Age comme « nombre rendu audible », elle se développa concrétement en lien étroit
avec la création poétique.

Musique et poésie

L’organum noté est en fait une singularit¢ dans la musique médiévale en ce qu’il ne
s’accompagne pas de création littéraire. Car toute création musicale —a commencer par le plain-
chant — était bien en général la co-création d’un poeme et de son chant, monodique ou
polyphonique. Tous les noms d’auteurs connus appartiennent autant (et souvent plus) a
I’histoire littéraire que musicale : Notker de Saint-Gall (IX® siécle), Adam de Saint-Victor (m.
v.1145) puis, surtout, Hildegarde de Bingen (m. 1179), tous les troubadours et trouveres jusqu’a
Guillaume de Machaut et au-dela. Les chantres Léonin et Pérotin semblent faire exception dans
la mesure ou leur contribution apparait musicale, technique, contrapuntique, mais peut-&tre est-
ce la un effet de sources ou, simplement, de la sidération provoquée par leur chant.

Les manuscrits qui transmettent les organa de Notre-Dame de Paris transmettent aussi un
corpus de plus de deux cent cinquante conduits. A la différence des organa, ce sont des
créations libres : aussi bien le poéme latin que la musique (pour une, deux, trois ou quatre voix)
sont inventés sans référence préexistante. Si certains conduits peuvent avoir une fonction
liturgique, les poemes abordent une grande variété de thémes : nativité, nouvelle canonisation
d’un saint, décés d’une personnalité politique, dénonciation morale de 1I’hypocrisie, jusqu’a
quelques exemples profanes évoquant le printemps ou I’amour. Ce répertoire est bien moins lié
a la cathédrale parisienne, leurs auteurs ou leurs textes témoignant de liens avec diverses régions
d’Europe.

La production d’organa et de conduits se tarit dans la premiére moiti¢ du XIII® siécle, mais les
organa sont a I’origine du genre polyphonique qui les supplanta alors, promis a une longue
histoire : le motet. Celui-ci naquit, sans doute a Paris, de la pratique d’adapter aux vocalises des
clausulae en déchant de nouveaux poe¢mes (de « petits mots », probable origine du choix du
diminutif « motet »). Une telle pratique est bien attestée dans I’univers monodique des tropes,
a commencer par les milliers de séquences ou proses produites au long du Moyen Age, nées de
I’adaptation d’un poéme aux vocalises des Alleluia du plain-chant. Ces genres relévent donc
initialement de la création poétique sur contrainte musicale. Comme les proses, le motet prit
ensuite son indépendance pour devenir une création libre. Jusqu’au XV¢ siecle, ce genre
présente une étonnante particularité : sa polytextualité. Il est constitué d’un fragment de plain-
chant chanté par une voix désormais appelée tenor (en frangais teneur, qui tient), a laquelle sont
ajoutées une, deux ou trois voix nouvelles, toutes dotées de textes différents, et méme dans des
langues différentes (latin et francais).

Parall¢lement a la polyphonie des monasteres puis des églises avait émergé, dans le monde
laique des cours seigneuriales puis des villes, la lyrique vernaculaire des troubadours de langue
d’oc (a partir de Guillaume IX d’Aquitaine, m. 1127), puis des trouveres de langue d’oil. Des
la premieére moiti¢ du XIII° siecle, les motets a textes francais témoignent du rapprochement,



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris, Seuil, 2021

dans le nouvel univers urbain, de la polyphonie cléricale et de la lyrique monodique des
trouveres. Les motets s’émaillent de refrains de chansons de trouveres et des écrits évoquent
aussi bien des jeunes filles chantant « chansons et motets » par les rues que des enfants de choeur
connaissant « assez mottez, balades et teles choses ». Le mouvement de sécularisation du motet
(remplagant méme parfois le ténor liturgique par des ténors vernaculaires) conduisit a
I’apparition de la polyphonie vernaculaire, autour du trouvére arrageois Adam de La Halle (m.
v.1288), auteur des premiers rondeaux polyphoniques, copiés dans les années 1290.

Ars Nova

Le début du XIV® siécle marque 1’aboutissement des efforts de la notation rythmique. Un traité
intitulé Ars nova, dont les musicologues utilisent le titre pour désigner 1’ensemble du XIV®
siecle, synthétise alors ce systeme dit mensuraliste, qui fonde le solfége moderne. Les figures
de notes séparées (et non plus ligaturées, comme les neumes) en sont la mesure, une forme
graphique correspondant a une valeur : maxima, longa, brevis, semibrevis, minima, équivalents
des modernes rondes, blanches, noires, etc. Un signe de mensuration noté au début de chaque
voix vient préciser le rapport entre ces valeurs : chacune peut se diviser soit en deux (division
imparfaite) soit en trois valeurs inférieures (division parfaite). En pratique, ce sont les divisions
de la bréve en semi-breves et de la semi-bréve en minimes qui variaient le flux rythmique entre
quatre options auxquelles correspondaient quatre signes de mensuration.

Les premieres ceuvres notées selon ces principes apparaissent dans un luxueux manuscrit du
Roman de Fauvel avec interpolations musicales (v. 1315-1320), qui offre une autre illustration
de I’unification du monde musical qui s’opeére alors : les pieces musicales, anciennes ou
récentes, insérées dans cette violente satire politique interne a la cour de France relévent de tous
les genres monodiques et polyphoniques, religieux ou profanes.

C’est dans ce contexte qu’apparait, dans les années 1320, la figure majeure de Guillaume de
Machaut (m. 1377), poéte courtisan, chanoine de Saint-Quentin et de Reims et auteur aussi bien
de motets que de chansons (monodiques et polyphoniques, dans les trois genres désormais bien
fixés : rondeaux, balades et virelais), et de la Messe Nostre Dame, premiére mise en musique
des cinqg sections de 1’ordinaire de la messe par un méme « compositeur ». Car, en inventant
I’improbable rondeau Ma fin est mon commencement et mon commencement ma fin, qui repose
sur la superposition palindromique d’une méme musique lue de droite a gauche et de gauche a
droite, Machaut ne fait plus qu’« organiser » le contrepoint (comme les organistae), il le
compose. Son Voir dit offre les premiers témoignages, fascinants et énigmatiques, sur
I’articulation de la création orale et écrite en musique.

Alors que la création polyphonique avait jusqu’alors Paris pour épicentre, une autre Ars nova
nait au pays de Pétrarque (1304-1374), le paradoxal contemporain de Machaut qui compose un
Canzoniere sans musique et scelle du méme coup la dissociation de la poésie et de la musique.
Mais si le Trecento, dont la figure de proue est I’organiste florentin aveugle Francesco Landini,
ne chante guére Pétrarque, il produit un répertoire aussi riche et inventif que 1’Ars nova
francaise.

Au confluent des mathématiques et de la poésie, entre monodie et polyphonie, écrit et oral,
immuable et instantané, contrainte politique et contournement, piété et exubérance, voix et
instruments, laic et religieux, la musique médiévale est un dédale : une parole plurielle
mathématisée. Les successeurs de Machaut et Landini pousserent a 1’extréme leur art subtil,
notamment dans le domaine rythmique, au point que les musicologues forgent le concept d’Ars



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Age, Paris, Seuil, 2021

N

subtilior pour désigner leurs expérimentations des années 1380-1410, parfois extravagantes. A
Avignon puis au sein des conciles du début du XVe siecle, les musiques italienne et francaise
qui avaient déploy¢ des codes singuliers, des sonorités, genres et notations qui se distinguaient
clairement, tendent a se fondre. Par la France anglaise des années 1420 se diffusent de nouvelles
sonorités venues d’outre-Manche. Les carrieres des musiciens embrassent des horizons élargis,
de la Tamise au Tibre et au Danube. De ce brassage émergent une notation commune riche en
possibilités, un univers sonore et un contexte social de consommation de la musique renouvelés.

Orientations bibliographiques :

Leo TREITLER, With voice and pen. Coming to know medieval song and how it was made,
Oxford, Oxford University Press, 2003.

Vera MINAZZI (éd.), La Musique au Moyen Age, Paris, CNRS éditions, 2011.

Mark EVERIST (éd.), Cambridge Companion to Medieval Music, Cambridge (UK), Cambridge
University Press, 2011.

John HAINES (éd.) Musique et littérature, Moyen Age et Renaissance, Cahiers de recherches
médiévales et humanistes, 25 (2013).

Susan RANKIN, Writing Sounds in Carolingian Europe The Invention of Musical Notation,
Cambridge (UK), Cambridge University Press, 2018.

Mark EVERIST & Thomas F. KELLY (éd.), The Cambridge History of Medieval Music,
Cambridge: Cambridge University Press, 2018.

[AJOUTS si possible]

[EN PRIORITE :] Marie-Noélle Colette, Marielle Popin & Philippe Vendrix, Histoire de la notation
dn Moyen dge a la Renaissance, Paris, Minerve, 2003.

[ET SI POSSIBLE :] Annie Ceeurdevey, Histoire du langage miusical occidental, Paris, PUF, 1998 (Que
sais-je 7).



