
HAL Id: halshs-04910789
https://shs.hal.science/halshs-04910789v1

Submitted on 31 Jan 2025

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépôt et à la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche français ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

Distributed under a Creative Commons Attribution - NonCommercial - NoDerivatives 4.0
International License

Musique
David Fiala, Daniel Saulnier

To cite this version:
David Fiala, Daniel Saulnier. Musique. Mazel, Florian. Nouvelle histoire du Moyen-Âge, Seuil,
pp.811-819, 2021, 978-2-02-146035-3. �halshs-04910789�

https://shs.hal.science/halshs-04910789v1
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://hal.archives-ouvertes.fr


D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 2021 

 1 

Version auteur de l’article paru : 
David Fiala & Daniel Saulnier, « Musique », éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, 
Seuil, 2021, p. 811-819. 
 

Musique 
 
Les musiciens du Moyen Âge européen ont posé, parmi une infinité de possibles et en intégrant 
des héritages théoriques épars de l’Antiquité, des lignes directrices bien particulières à la 
musique occidentale. La musicologie s’est développée au XIXe siècle avec la conviction de la 
supériorité de cette tradition, qui repose sur deux inventions médiévales : la polyphonie et la 
notation. Ni l’une ni l’autre ne sont l’apanage de l’Occident mais la primauté presque absolue 
qu’il leur a ensuite accordée, érigeant l’écriture polyphonique en principe de composition, est 
sans équivalent. Son corollaire est le primat de la partition. 
 
L’eurocentrisme de la musicologie est, comme dans toutes les sciences historiques, en cours de 
reconfiguration par l’élargissement de la discipline à toutes les musiques sans exception. En 
retour, cet élargissement affine la compréhension des spécificités occidentales : face à la 
diversité du monde, la primauté que cette tradition a accordé à l’écriture et à la polyphonie 
révèle plus profondément un primat du paramètre des hauteurs, au détriment du timbre et du 
rythme. Le système rythmique de la musique occidentale a en effet été développé, entre les XIIe 
et XIVe siècles, à une fin précise : la coordination des différentes voix de la polyphonie. Il 
repose sur la proportionnalité arithmétique des durées : toutes ses valeurs rythmiques sont des 
multiples les unes des autres, afin de permettre l’alignement des différentes voix tout en 
préservant une certaine variété. La primauté des hauteurs se manifeste également dans les 
préférences occidentales en matière de timbres : son modèle originel étant la voix humaine, les 
instruments qui s’en rapprochaient le plus ont été privilégiés, pour garantir la continuité et la 
stabilité du son, permettant un meilleur contrôle des hauteurs. Ainsi, les cordes frottées et les 
vents ont été structurellement préférés aux percussions (à hauteur indéfinie ou incertaine) et 
aux cordes pincées (instables), utilisées de façon plus ornementale. 
 
C’est avant tout sur la base d’un corpus écrit que peut s’élaborer une histoire musicale. Mais 
les notations conservées ne forment qu’une infime portion de la musique qui fut exécutée et 
écoutée au Moyen Âge. L’iconographie donne à voir d’innombrables instruments de musique, 
cordes pincées et frottées, cuivres, flûtes, anches, percussions, orgues, etc. Guillaume de 
Machaut livre en 1356 dans son Remède de Fortune une étourdissante énumération de plus de 
vingt instruments. Les comptabilités de cour attestent l’activité de ces joueurs d’instruments, 
comme les treize ménestrels du roi de France Jean II le Bon en 1350, désignés comme 
trompeurs, joueurs de naquaires, de demy canon, de cornet, de guiterre latine, de fluste de 
Behaigne, de trompette, de vielle ou de guiterne moresche. Le paysage sonore du Moyen Âge 
bruissait d’instruments mais le corpus écrit de la musique médiévale ne concerne que les voix. 
L’estampie devint le principal genre de musique instrumentale (à danser), mais seuls deux 
manuscrits (produits v. 1300 et v. 1400) transmettent seize estampies, uniques exemples de 
musiques pour instruments à avoir été notées au Moyen Âge. En dehors de ces fragments, la 
musique médiévale notée relève du chant. 
 
Cet état de fait résulte, comme pour l’écrit textuel, de la maîtrise de l’écrit musical par les clercs. 
D’un point de vue social, le monde de la musique médiévale est divisé entre les clercs 
musiciens, formés comme enfants de chœur dans les églises où ils font ensuite carrière, et les 



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 2021 

 2 

instrumentistes (ménestrels, jongleurs, etc.), qui transmettent leurs savoirs oralement et 
s’organisent dans certaines villes en corporations de métiers. 
 
Les deux innovations fondatrices de la musique occidentale sont contemporaines : elles datent 
du IXe siècle. Elles sont cependant disjointes, relevant de principes et répondant à des finalités 
indépendantes, voire antagonistes : la notation fixe, la polyphonie libère. Leur rencontre, par le 
passage à l’écrit de la polyphonie au cours des XIe-XIIe siècles entraîna une troisième 
innovation : la mesure mathématique du temps musical. C’est la dialectique entre ces 
phénomènes qu’une histoire de la musique médiévale peut chercher à retracer. 
 
Le plain-chant et la notation musicale 
Le cœur de ce que, dans la culture du Moyen Âge, nous désignons sous le nom de « musique » 
est constitué par le chant des messes et des offices célébrés dans les églises. Souvent connu 
sous le vocable de chant « grégorien », ce plain-chant romano-franc est un corpus liturgique 
latin qui résulte d’un croisement de traditions. Si la romanisation des liturgies gallicanes 
correspond bien à une interaction entre Nord et Sud, les lointaines origines syro-palestiniennes 
de ces liturgies font aussi de ce chant le produit d’une rencontre entre Orient et Occident. 
 
Éclos à la fin du VIIIe siècle dans le triangle Lyon-Aix-la-Chapelle-Rouen, ce chant a émergé 
et s’est fixé dans une totale oralité. Dès l’Antiquité, en effet, nous disposons de recueils de 
prières et de listes de péricopes (passages de la Bible lus lors des messes). Le VIIIe siècle voit 
l’efflorescence de descriptions liturgiques d’une rare précision dans les Ordines romani. Mais 
pour ce qui concerne les chants du propre de la messe, confiés à des solistes ou à la schola 
cantorum (le petit chœur), les textes mêmes sont inconnus avant le milieu du IXe siècle. Que 
dire alors de leurs mélodies, lorsqu’on se souvient de l’affirmation péremptoire d’Isidore de 
Séville : « Si les sons ne sont pas retenus de mémoire par l’homme, ils sont perdus car on ne 
peut les écrire ». 
 
Trois personnages autorisés attestent la qualité des plains-chants antiques et le charme qu’ils 
exerçaient sur leurs auditeurs : à Milan, Augustin pleure en entendant les psaumes ; à Rome, 
Grégoire est amené à réglementer le chant des solistes ; et à Tours, un autre Grégoire décrit le 
premier concours de chantres gallicans en présence du roi Gontran. Le plain-chant romano-
franc devait cependant connaître une exceptionnelle postérité. Instrument d’unification de la 
culture du royaume puis de l’Empire carolingiens, ce chant d’église rencontre de façon 
imprévisible ce que Boèce a transmis à l’Occident latin – non sans erreurs ni approximations – 
de la théorie de la musique grecque antique. C’est dans le contexte de la « renaissance 
carolingienne » qu’il est possible de comprendre l’extraordinaire et imprévisible destinée du 
plain-chant. Dans leur démarche de promotion de cette plénitude des savoirs antiques qu’on 
appelle les arts libéraux, les lettrés carolingiens copient, archivent, commentent et glosent les 
textes antiques. La musique, ou harmonie, est le quatrième des arts du nombre. 
 
Ceux qui enseignent dans les écoles cathédrales et abbatiales, ceux qui y étudient, comme ceux 
qui copient et glosent dans le scriptorium, tous possèdent en commun un objet musical 
familier : ce plain-chant d’église qu’ils pratiquent à longueur de jours et de nuits. C’est dans ce 
corpus que les maîtres choisissent des exemples pour illustrer leur enseignement et que les 
étudiants s’exercent à des cas pratiques. Et c’est encore sur ce corpus que les théoriciens testent 
ce qu’ils ont compris du grand système parfait, des tons de transposition et de la notation 
alphabétique. 
 



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 2021 

 3 

Au fond, dans le domaine musical, le Moyen Âge assiste à la naissance d’un monstre : la théorie 
occidentale de la musique. Cette théorie se déploie principalement dans la définition du concept 
de mode et l’élaboration d’une notation, problématiques qui sont loin d’être indépendantes : 
dans l’un et l’autre cas, ce sont les considérations mélodiques qui dominent la réflexion, alors 
que les questions rythmiques apparaissent pratiquement négligées. 
 
Modus : le mode. Boèce emploie le mot latin dans son traité De institutione musica, en croyant 
clarifier ces noms de peuples (dorien, lydien, phrygien) qui apparaissent chez Platon et les 
théoriciens de la Grèce antique. Dépourvu à l’origine de toute signification musicale, ce mot 
renvoie plutôt à la notion de mesure. C’est Augustin qui l’avait introduit dans le champ lexical 
de la musique, en vue de définir de la musique comme « science du mouvement bien réglé ». 
Tout au long du Moyen Âge, les théoriciens vont œuvrer à appliquer ce mot au plain-chant, à 
le doter d’un contenu et à le commenter, jusqu’à en faire un pilier de la théorie musicale des 
siècles postérieurs 
 
Neuma et nota. L’émergence de la notation occidentale reste à bien des égards énigmatique. 
Globalement, la représentation des chants semble s’introduire dans les manuscrits en trois 
phases : le texte au IXe siècle, le dessin intuitif des neumes au Xe siècle, puis la portée avec ses 
notes au XIesiècle. Le fait qu’aucun livre contenant le texte des quelques milliers de plains-
chants en circulation ne soit attesté avant la fin du VIIIe siècle constitue le meilleur témoignage 
du caractère oral de cette culture. Cependant, derrière l’apparente linéarité de ce processus, des 
tendances diverses sont à l’œuvre. 
 
Une caractéristique de l’école carolingienne et médiévale est qu’elle ne connaît pas de 
professeurs, mais des lecteurs. L’enseignement des arts libéraux, comme de la philosophie et 
de la théologie, y est conçu comme le commentaire oral d’un texte faisant autorité. Un avatar 
de ce commentaire apparaît dans les marges du texte de référence, et surtout entre ses lignes, 
sous forme de glose interlinéaire. Cette considération, jointe à la prépondérance de la 
grammaire dans la culture de l’époque, explique pourquoi, dans leur immense majorité, les 
représentations du chant apparaissent entre les lignes de l’écrit et sont affectées aux syllabes du 
texte. Ces premiers signes musicaux, les neumes, sont compris et élaborés comme une 
grammaire. 
 
Les théoriciens carolingiens, commentateurs inlassables de Boèce, connaissent et signalent 
l’existence de ces neumes comme l’atteste le De Harmonica institutione de Hucbald : 
 

Actuellement en usage [ces signes] sont formés de figures diverses variant selon les 
régions, [qui peuvent] aider à la remémoration. C'est, en effet, par un chemin toujours 
incertain qu'ils conduisent le lecteur [… Mais ils] ne doivent pas être tenus pour tout à 
fait inutiles ; ils apparaissent même très utiles pour montrer la lenteur ou la vitesse du 
chant, et lorsqu’un son contient une sonorité tremblée, ou comment des sons s’unissent 
en un seul ou se distinguent l’un de l’autre, ou encore s'ils se ferment vers le haut ou 
vers le bas [ce que les lettres] ne peuvent absolument pas exprimer. 
 

Mais ils sont dans une autre logique. Sans grand succès, ils multiplient les plus improbables 
tentatives pour appliquer au plain-chant la notation alphabétique, dans le cadre d’un étalement 
vertical des graphies. Au bout du compte, ces efforts ne laisseront d’autres traces dans la 
notation que les clefs de la portée musicale. 
 



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 2021 

 4 

Face à l’extrême précision atteinte en un siècle et demi dans la fixation des hauteurs mélodiques 
et l’élaboration des concepts de consonance et de diaphonie, l’absence presque systématique de 
considérations rythmiques dans les traités médiévaux apparaît tout à fait remarquable. 
 
Si les théoriciens n’ont pas éprouvé le besoin d’aborder la question rythmique, c’est tout 
d’abord parce qu’elle ne se posait simplement pas. Quelle que soit sa sophistication et son degré 
d’ornementation, le chant des solistes, comme celui de la schola cantorum, s’enracine toujours 
dans la cantillation rituelle des origines. C’est donc la parole, musicalisée par la voix du chantre, 
qui commande le rythme de la composition. L’Occident latin est dominé par les lois de la 
grammaire et de la rhétorique. Ce sont donc les dynamismes de la parole latine, à ses différents 
niveaux, depuis la syllabe jusqu’à la phrase, qui déterminent, conformément à la grande 
tradition oratoire, le mouvement rythmique : « la musique est la science du mouvement bien 
réglé ». Cette perspective se voit vigoureusement encouragée dans la promotion accordée par 
la « renaissance carolingienne » à l’ars bene dicendi (« l’art de bien dire », la rhétorique). Elle 
laisse une latitude considérable à l’art des chantres, difficile à comprendre une fois la pensée 
musicale formatée par les théories rythmiques ultérieures, l’usage de la partition et la figure des 
« grands » compositeurs. 
 
D’ailleurs, même s’ils avaient voulu traiter la question, les théoriciens carolingiens n’auraient 
pas disposé des outils nécessaires. La mathématique latine est encore très limitée à l’époque et 
dépourvue du concept du zéro. Les chiffres indo-arabes arrivés avec les conquérants arabes 
restent pratiquement confinés dans la péninsule Ibérique, symboles d’une religion hostile. Il 
faut attendre le début du XIIIe siècle pour les voir introduits en Italie dans les traités de 
Fibonacci, mais leur réception complète ne sera acquise qu’au XVe siècle. Le développement, 
un peu plus tard, de la technologie de l’horloge mécanique, lié à de nouvelles représentations 
des astres, favorise l’émergence d’une toute nouvelle conception du temps. 
 
Du côté de la musique elle-même, on assiste alors à une virtuosité croissante des voix 
supérieures de la polyphonie. C’est dans une dialectique, somme toute classique, entre 
chanteurs et théoriciens, que se développe au XIVe siècle un « art nouveau de la musique » : 
Ars nova musicae. Comme le temps, celle-ci est devenue mesurable. Dans un premier temps, 
les graphies traditionnelles du chant, dues originellement à la forme de la plume et à la manière 
de la tenir, se voient attribuer une nouvelle signification, dans la ligne d’une proportion encore 
approximative du simple au double entre les valeurs.  Au tournant des XIVe et XVe siècles, de 
nouvelles divisions se révèlent nécessaires pour affronter la virtuosité et les énigmes 
sophistiquées de l’Ars subtilior. C’est au cours de cette période qu’émerge en latin, puis en 
français, le mot qui désignera désormais le chant traditionnel, à la base de tout cet édifice : 
cantus planus, plain-chant, c’est-à-dire chant simple, non soumis à la mesure.  
 
La polyphonie 
L’invention de la polyphonie occidentale est une conséquence paradoxale de la volonté des 
autorités de fixer et uniformiser la liturgie, initiée par le pouvoir carolingien et réitérée à chaque 
réforme ultérieure. L’obligation faite au clergé de chanter immuablement, années après années, 
les mélodies prescrites par le cycle liturgique annuel, stimula l’inventivité de ses membres, 
particulièrement des plus spécialisés dans le chant. Cette créativité s’exprima dans la pratique 
des tropes, qui consistait à augmenter une pièce de plain-chant préexistante en lui ajoutant de 
nouveaux textes, de nouvelles portions musicales, ou les deux. La polyphonie relève de la même 
stratégie de contournement mais dans l’immédiateté de la performance. Elle est originellement 
un mode d’exécution particulier du plain-chant : alors qu’un chanteur chante le plain-chant (vox 



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 2021 

 5 

principalis), un autre chante une mélodie nouvellement inventée (vox organalis), différente de 
la première mais formant avec elle une combinaison la plus harmonieuse possible. 
 
Cet art de combiner de nouvelles mélodies à un plain-chant préexistant fut successivement 
désigné, avec des usages fluctuants, par les termes de diaphonia et d’organum, puis de déchant 
(XIIe siècle, discantus ajouté au cantus) et enfin de contrepoint (XIVe siècle, contrapunctum 
ajouté aux points, puncta, c’est-à-dire aux notes de la mélodie grégorienne notées sur la portée 
musicale du livre liturgique). Si cette dernière dénomination fait référence à l’écrit, le 
contrepoint n’en est pas moins une pratique orale et instantanée, connue notamment sous le 
nom de « chant sur le livre », le livre désignant ici le livre liturgique posé sur le lutrin présentant 
le seul plain-chant, à partir duquel les chantres inventaient une ou plusieurs mélodies 
complémentaires pour en produire une réalisation polyphonique. Pour ce faire, musiciens et 
théoriciens ont élaboré progressivement un corpus de principes et de règles définissant les 
meilleures techniques pour produire les combinaisons les plus satisfaisantes, d’abord à deux 
puis à trois et quatre voix, voire plus. Issu d’une pratique d’exécution musicale, une 
improvisation, le contrepoint passé à l’écrit devint peu à peu, pour plusieurs siècles, synonyme 
de ce que nous appelons composition musicale. 
 
Si les premières évocations de techniques contrapuntiques apparaissent dès la fin du IXe siècle 
dans des descriptions théoriques, et si plusieurs collections isolées offrent ensuite des exemples 
de répertoires polyphoniques notés (Winchester, Chartres, Limoges, Compostelle), le premier 
corpus à avoir atteint un volume, une stabilité et une diffusion comparables à celle du chant 
grégorien fut produit à Notre-Dame de Paris à l’époque de la construction de la cathédrale 
gothique, entre la fin du XIIe et la première moitié du XIIIe siècle. Les seules informations 
concernant cette « école de Notre-Dame » ont été transmises par un théoricien anglais écrivant 
près d’un siècle après, qui offre le nom des deux premiers créateurs de polyphonie de l’histoire 
de la musique : maître Léonin, « le meilleur organista, qui fit le grand livre d’organum » et 
maître Pérotin, « le meilleur discantor, qui l’a révisé ».  
 
Quatre manuscrits apparentés, copiés à partir du second quart du XIIIe siècle, transmettent des 
mises en polyphonie à deux, trois et quatre voix de plus d’une centaine de pièces de plain-chant 
pour les fêtes solennelles de l’année, la plupart en plusieurs versions, soit au total plus de deux 
cents organa complets et des centaines de clausulae (réalisations polyphoniques de brefs 
extraits de plain-chant, là encore avec de nombreuses versions alternatives). Ces polyphonies 
concernent des portions bien précises de certains plains-chants : celles réservées à un soliste. 
La célébration liturgique alternait donc du chant choral monodique, chanté par tout le clergé 
réuni dans les stalles du chœur (des dizaines de chanoines et autres clercs) et des moments de 
polyphonie réalisés par quelques solistes (les organistae) réunis au lutrin situé au milieu du 
chœur, face à l’autel. 
 
À partir du moment où les chantres de Notre-Dame imaginèrent de superposer au plain-chant 
non plus une seule autre voix mais deux ou trois, le défi essentiel devint la synchronisation 
rythmique de ces voix supérieures. Il fut surmonté par l’établissement d’un système théorique 
et graphique de modes rythmiques, dont l’élaboration résulte de toute évidence du croisement 
de savoirs pratiques et théoriques, autrement dit de la proximité entre Notre-Dame et 
l’université. 
 
De même, les règles qu’appliquaient les chantres pour élaborer les combinaisons polyphoniques 
jugées les plus satisfaisantes s’ancrent dans le savoir théorique de l’acoustique pythagoricienne, 
qui fondait l’enseignement de la musique au sein du quadrivium. Cette science établit le degré 



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 2021 

 6 

de consonance de tous les intervalles grâce à l’expérience de la division du monocorde, rare 
exemple de manipulation de quantités continues dans un monde arithmétique discret : la moitié 
d’une corde vibrante produisant l’octave supérieure de la vibration de la corde complète, 
l’octave se définit par le ratio 2:1. Or, ce ratio le plus simple (après l’unisson, 1:1) se trouve 
également correspondre à l’intervalle le plus consonant. Le degré de consonances des 
intervalles fut donc défini par la simplicité de leur expression numérique, l’octave (2:1), la 
quinte (3:2) et la quarte (4:3) étant qualifiées de consonances parfaites, les tierces et sixtes de 
consonances imparfaites, et le reste de dissonances. Mais si la musique fut bien conçue au 
Moyen Âge comme « nombre rendu audible », elle se développa concrètement en lien étroit 
avec la création poétique. 
 
Musique et poésie 
L’organum noté est en fait une singularité dans la musique médiévale en ce qu’il ne 
s’accompagne pas de création littéraire. Car toute création musicale – à commencer par le plain-
chant – était bien en général la co-création d’un poème et de son chant, monodique ou 
polyphonique. Tous les noms d’auteurs connus appartiennent autant (et souvent plus) à 
l’histoire littéraire que musicale : Notker de Saint-Gall (IXe siècle), Adam de Saint-Victor (m. 
v.1145) puis, surtout, Hildegarde de Bingen (m. 1179), tous les troubadours et trouvères jusqu’à 
Guillaume de Machaut et au-delà. Les chantres Léonin et Pérotin semblent faire exception dans 
la mesure où leur contribution apparaît musicale, technique, contrapuntique, mais peut-être est-
ce là un effet de sources ou, simplement, de la sidération provoquée par leur chant. 
 
Les manuscrits qui transmettent les organa de Notre-Dame de Paris transmettent aussi un 
corpus de plus de deux cent cinquante conduits. À la différence des organa, ce sont des 
créations libres : aussi bien le poème latin que la musique (pour une, deux, trois ou quatre voix) 
sont inventés sans référence préexistante. Si certains conduits peuvent avoir une fonction 
liturgique, les poèmes abordent une grande variété de thèmes : nativité, nouvelle canonisation 
d’un saint, décès d’une personnalité politique, dénonciation morale de l’hypocrisie, jusqu’à 
quelques exemples profanes évoquant le printemps ou l’amour. Ce répertoire est bien moins lié 
à la cathédrale parisienne, leurs auteurs ou leurs textes témoignant de liens avec diverses régions 
d’Europe. 
 
La production d’organa et de conduits se tarit dans la première moitié du XIIIe siècle, mais les 
organa sont à l’origine du genre polyphonique qui les supplanta alors, promis à une longue 
histoire : le motet. Celui-ci naquit, sans doute à Paris, de la pratique d’adapter aux vocalises des 
clausulae en déchant de nouveaux poèmes (de « petits mots », probable origine du choix du 
diminutif « motet »). Une telle pratique est bien attestée dans l’univers monodique des tropes, 
à commencer par les milliers de séquences ou proses produites au long du Moyen Âge, nées de 
l’adaptation d’un poème aux vocalises des Alleluia du plain-chant. Ces genres relèvent donc 
initialement de la création poétique sur contrainte musicale. Comme les proses, le motet prit 
ensuite son indépendance pour devenir une création libre. Jusqu’au XVe siècle, ce genre 
présente une étonnante particularité : sa polytextualité. Il est constitué d’un fragment de plain-
chant chanté par une voix désormais appelée tenor (en français teneur, qui tient), à laquelle sont 
ajoutées une, deux ou trois voix nouvelles, toutes dotées de textes différents, et même dans des 
langues différentes (latin et français). 
 
Parallèlement à la polyphonie des monastères puis des églises avait émergé, dans le monde 
laïque des cours seigneuriales puis des villes, la lyrique vernaculaire des troubadours de langue 
d’oc (à partir de Guillaume IX d’Aquitaine, m. 1127), puis des trouvères de langue d’oïl. Dès 
la première moitié du XIIIe siècle, les motets à textes français témoignent du rapprochement, 



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 2021 

 7 

dans le nouvel univers urbain, de la polyphonie cléricale et de la lyrique monodique des 
trouvères. Les motets s’émaillent de refrains de chansons de trouvères et des écrits évoquent 
aussi bien des jeunes filles chantant « chansons et motets » par les rues que des enfants de chœur 
connaissant « assez mottez, balades et teles choses ». Le mouvement de sécularisation du motet 
(remplaçant même parfois le ténor liturgique par des ténors vernaculaires) conduisit à 
l’apparition de la polyphonie vernaculaire, autour du trouvère arrageois Adam de La Halle (m. 
v.1288), auteur des premiers rondeaux polyphoniques, copiés dans les années 1290. 
 
Ars Nova 
Le début du XIVe siècle marque l’aboutissement des efforts de la notation rythmique. Un traité 
intitulé Ars nova, dont les musicologues utilisent le titre pour désigner l’ensemble du XIVe 
siècle, synthétise alors ce système dit mensuraliste, qui fonde le solfège moderne. Les figures 
de notes séparées (et non plus ligaturées, comme les neumes) en sont la mesure, une forme 
graphique correspondant à une valeur : maxima, longa, brevis, semibrevis, minima, équivalents 
des modernes rondes, blanches, noires, etc. Un signe de mensuration noté au début de chaque 
voix vient préciser le rapport entre ces valeurs : chacune peut se diviser soit en deux (division 
imparfaite) soit en trois valeurs inférieures (division parfaite). En pratique, ce sont les divisions 
de la brève en semi-brèves et de la semi-brève en minimes qui variaient le flux rythmique entre 
quatre options auxquelles correspondaient quatre signes de mensuration. 
 
Les premières œuvres notées selon ces principes apparaissent dans un luxueux manuscrit du 
Roman de Fauvel avec interpolations musicales (v. 1315-1320), qui offre une autre illustration 
de l’unification du monde musical qui s’opère alors : les pièces musicales, anciennes ou 
récentes, insérées dans cette violente satire politique interne à la cour de France relèvent de tous 
les genres monodiques et polyphoniques, religieux ou profanes. 
 
C’est dans ce contexte qu’apparaît, dans les années 1320, la figure majeure de Guillaume de 
Machaut (m. 1377), poète courtisan, chanoine de Saint-Quentin et de Reims et auteur aussi bien 
de motets que de chansons (monodiques et polyphoniques, dans les trois genres désormais bien 
fixés : rondeaux, balades et virelais), et de la Messe Nostre Dame, première mise en musique 
des cinq sections de l’ordinaire de la messe par un même « compositeur ». Car, en inventant 
l’improbable rondeau Ma fin est mon commencement et mon commencement ma fin, qui repose 
sur la superposition palindromique d’une même musique lue de droite à gauche et de gauche à 
droite, Machaut ne fait plus qu’« organiser » le contrepoint (comme les organistae), il le 
compose. Son Voir dit offre les premiers témoignages, fascinants et énigmatiques, sur 
l’articulation de la création orale et écrite en musique. 
 
Alors que la création polyphonique avait jusqu’alors Paris pour épicentre, une autre Ars nova 
naît au pays de Pétrarque (1304-1374), le paradoxal contemporain de Machaut qui compose un 
Canzoniere sans musique et scelle du même coup la dissociation de la poésie et de la musique. 
Mais si le Trecento, dont la figure de proue est l’organiste florentin aveugle Francesco Landini, 
ne chante guère Pétrarque, il produit un répertoire aussi riche et inventif que l’Ars nova 
française. 
 
 
Au confluent des mathématiques et de la poésie, entre monodie et polyphonie, écrit et oral, 
immuable et instantané, contrainte politique et contournement, piété et exubérance, voix et 
instruments, laïc et religieux, la musique médiévale est un dédale : une parole plurielle 
mathématisée. Les successeurs de Machaut et Landini poussèrent à l’extrême leur art subtil, 
notamment dans le domaine rythmique, au point que les musicologues forgent le concept d’Ars 



D. Fiala & D. Saulnier, « Musique » éd. F. Mazel, Nouvelle Histoire du Moyen Âge, Paris, Seuil, 2021 

 8 

subtilior pour désigner leurs expérimentations des années 1380-1410, parfois extravagantes. À 
Avignon puis au sein des conciles du début du XVe siècle, les musiques italienne et française 
qui avaient déployé des codes singuliers, des sonorités, genres et notations qui se distinguaient 
clairement, tendent à se fondre. Par la France anglaise des années 1420 se diffusent de nouvelles 
sonorités venues d’outre-Manche. Les carrières des musiciens embrassent des horizons élargis, 
de la Tamise au Tibre et au Danube. De ce brassage émergent une notation commune riche en 
possibilités, un univers sonore et un contexte social de consommation de la musique renouvelés. 
 
 
 
Orientations bibliographiques : 
 
Leo TREITLER, With voice and pen. Coming to know medieval song and how it was made, 

Oxford, Oxford University Press, 2003.  
Vera MINAZZI (éd.), La Musique au Moyen Âge, Paris, CNRS éditions, 2011. 
Mark EVERIST (éd.), Cambridge Companion to Medieval Music, Cambridge (UK), Cambridge 

University Press, 2011. 
John HAINES (éd.) Musique et littérature, Moyen Âge et Renaissance, Cahiers de recherches 

médiévales et humanistes, 25 (2013).  
Susan RANKIN, Writing Sounds in Carolingian Europe The Invention of Musical Notation, 

Cambridge (UK), Cambridge University Press, 2018. 
Mark EVERIST & Thomas F. KELLY (éd.), The Cambridge History of Medieval Music, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 
 
[AJOUTS si possible] 
[EN PRIORITÉ :] Marie-Noëlle Colette, Marielle Popin & Philippe Vendrix, Histoire de la notation 
du Moyen âge à la Renaissance, Paris, Minerve, 2003. 
[ET SI POSSIBLE :] Annie Cœurdevey, Histoire du langage musical occidental, Paris, PUF, 1998 (Que 
sais-je ?). 
 


